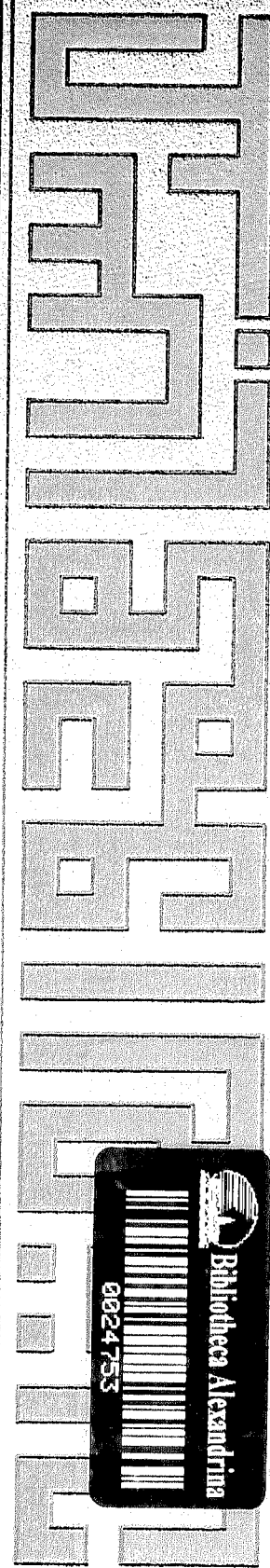
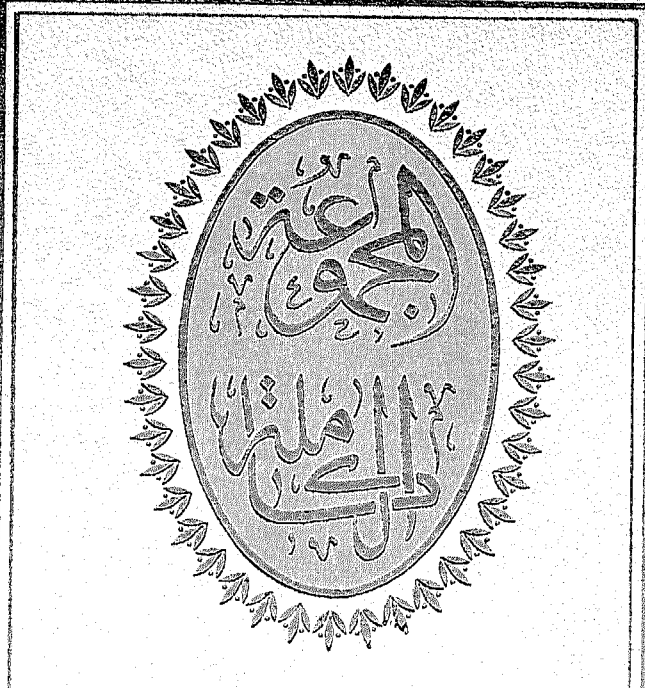
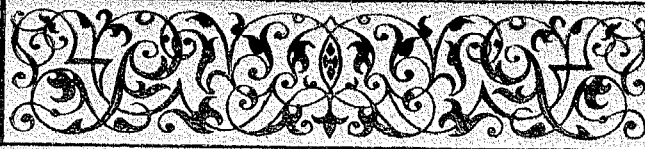
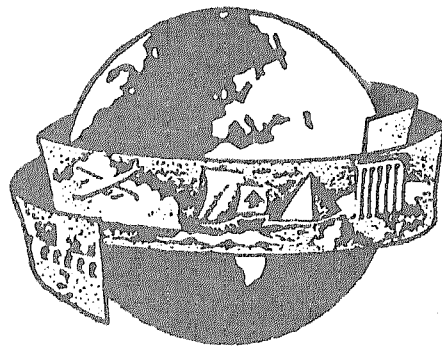


الجلد الخامس والعشرون  
الأدب والنقد

(٦)

دار الكتاب اللبناني



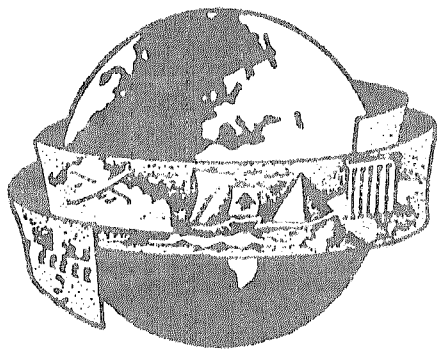


# كتاب المتصفح

طباعة - نشر - توزيع

٣٣ شارع قصر النيل - القاهرة ج.٢.  
ت: ٣٩٤٦٥٧ - فاكس: ٣٩٣٤٣١/٣٩٢٤٦٨  
ص: ١٥٦ - الرمز البريدي: ١١٥١

TELEX No: 23081 - 23381 - 22181 - 22481 - ATT: MR. HASSAN EL - ZEIN  
FAX:(202)-3924657 CAIRO - EGYPT



دَارُ الْحِكْمَةِ الْبَلَانِيَّةِ

طِبْيَانَةٌ مُتَّسِعٌ وَرَوْنَى

شَارِعِ الْمَهْدِيَّةِ - بَلَانِيَّةِ - بَلَانِيَّةِ - بَلَانِيَّةِ -  
الْمَهْدِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ /  
بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ / بَلَانِيَّةِ /

TELEX No: DNL 23715 LE - ATT: MISS MAY, H. EL - ZEIN  
FAX (961) 351433 BEIRUT - LEBANON











المجلد السادس والستون  
الآذب والنقد - ٢



المجموعـة الكـاملـة لـمؤلفـات الأـستـاذ

عـبـاس مـحـمـود

# الْعَقْدُ الْمُكْتَبُ

المجلد الخامس والعشرون

## الآدـب وـالنـقد - ٢-

يـحتـوي عـلـى

مـطـالـعـات فـي الـكـتب وـالـجـيـاـة  
مـرـاجـعـات فـي الـآـدـب وـالـفـنـون

دار الـكتـاب الـلـبـانـي - مـكـتبـة الـمـدرـسـة



جميع الحقوق محفوظة للناشر

**دار الكتاب اللبناني  
مكتبة المدرسة  
طباعة - نشر - توزيع**

الادارة العامة

المستائع - مقابل مدخل الادارة اللبنانية  
فانق، ٣٤٩٥٥ - ٣٤٩٣٧ - ٣٤٩٢١٩  
صرب، ٣١٧١ - تل كن، LEV ٢٢٨٩٥  
بوقا، مكتابان - بيروت - لبنان

المستودعات

電話: ٢٣٧٦٣٧ - ٢٥٧٤٣٧ - ٢٥٤٥٤ - ٢٥٣٠٤ - ٢٥٨٣٥

**الطبعة الأولى  
١٤٠٥ - ١٩٨٣ م.**

عبدالسخنفون  
العقل

مطالعات في الكتب وأحياناً

دار الكتاب اللبناني - مكتبة المدرسة



## مَقْدِّمة

### في « فكرة » الكتاب أو الفكرة الفنية

بين مقالات هذا الكتاب جامعة تجيز أن اكتب هذه المقدمة له أخص بها الفكرة الشائعة فيه بعض التلخيص ، هذه الجامعة هي « الفكرة الفنية » التي استولت على نفسي أثناء كتابة الكثير من مقالاته إن لم أقل أثناء كتابتها كلها .

ولست أريد أنني كنت أنظر إلى الحياة نظرة فنية ( وإن كان هذا صحيحاً في ذاته ) وإنما أردت أنني كنت اعتقاد أن الحياة نفسها عمل فني تحكمه الأصول التي تحكم بيت الشعر ولحن الموسيقى وصورة المصور وتخرج - أي الحياة - في جملتها وتفصيلها من يد الفن الإلهي كما تخرج الدمية من يد الصانع القدير في فكرتها الباطنة وتمثيلها الظاهر . أما الفرق بين نظرك إلى الكون نظرة فنية وبين اعتقادك الفكرة الفنية في مظاهره فهو أنك قد تنظر بعين الفن إلى شيء لا أثر للفن فيه ولكنك إذا اعتقادت الفكرة الفنية في ذلك الشيء نظرت إليه بتلك العين وزدت على ذلك أن تجعل الفن نفسه منطويأً فيه .

إن الكون كله والحياة ( وهي أعم من الكون في نظري ) والفن ومناظر الأرض والسماء - كل أولئك مظهر للتآلف أو للتنازع بين الحرية

والضرورة ، أو بين الجمال والمنفعة ، أو بين الروح والمادة ، أو بين أفراد الفن وأوزانه : قوى مطلقة وقوانين تحكم هذه القوى المطلقة ، وكلما اختلفت القوى والقوانين اقتربت من السمة الفنية والنظام الجميل الذي يبين بالمادة صفاء الروح ويسيطر بالقيود أغوار الحرية ، وهذا الاختلاف هو دستور الفن الاهي المحيط بكل شيء وهو فلسفة الفلسفات في هذا الوجود .

« وهكذا فلتكن الحياة وعلى هذا المعنى فلنفهم ضروراتها وقوانينها . فما الضرورات والقوانين إلا القالب الذي تحصر فيه الحياة عند صبها وصياغتها ليكون لها حيز محدود في هذا الوجود ولتسلم من العدم المطلق الذي تصير بها الفوضى إليه . وإلا فتصور عالمًا لا موانع فيه ولا انتقال ثم انظر ماذا لعله أن يكون ؟ إنه لا يكون إلا فضاء بغير فاصل أو هيولى بغير تكوين ؟ » .

« فقيام الأمرين في نظري أن نجعل من القانون حرية ومن القيود حلية ومن الثورة نظاماً ومن الواجب شوقاً وفرحاً ومن الكاوس أو الهيولي عالمًا مقسماً وفلكاً دائراً . فهذا هو المثل الأعلى في الحياة وهذا هو لباب فنها الإلهي الذي يلتقي فيه - كما يلتقي في فنوننا - قيد الوزن وفرح اللعب ويتنازع على يديه الخيال الشارد والقافية المحبوسة . وتلك هي سنة الله في خلق هذا الكون الذي جعلت قوانينه مهراً لحريته وسبباً للشعور به فقام على هذا النظام وسطاً بين العدمين عدم الفوضى وعدم الجسور الأعمى » .

وكأني بالجمال هو غاية الحياة القصوى التي هي أسمى من جميع ما تناله المنافع والأغراض . وما الجمال ؟ إنه هو الحرية كما بینا ذلك في

احدى مقالات هذا الكتاب ؛ فنحن نشتري الحرية العزيزة بالقيود الثقيلة بل نحن لا نجد « الجمال » ولا نوحده إلا اذا ألفنا بين القيود والحرية وأصلحنا ما بينهما من التنازع والتنافر . وإنك ل تستطيع أن تتحمّل من « التأليف بين القيود والحرية » ميزاناً صحيحاً لوزن الأمم والأفراد والحضارات والأراء والفنون ، فكلما اقتربت الأمة أو الفرد أو الحضارة أو الرأي أو الفن إلى حسن التأليف بين أفراح الحياة وأوزانها ، بين خيالها وعروضها ، بين معناها وصورتها ، كانت أقرب إلى السمو والنبلة والصدق لأنها أقرب إلى القصد الإلهي ووجهة الكون البدائية في جميع أجزائه .

إن الفلسفه السطحيين يعيرون على النظرة الفنية إلى الأشياء أنها نظرة إلى الظواهر فما هي الظواهر في هذا الوجود ؟ هل لهذا الوجود سطوح وأعماق ؟ وهل فيه « كينونة زائفه » و« كينونة صحيحة » ؟؟؟ أليس كل شيء فيه على مسافة واحدة من أعماقه أو من سطوحه ؟ فالجمال البدائي على وجوه الأشياء كما يقولون هو جمال متصل بأسباب الأبدية اتصال أصدق الحقائق وأخفى البواطن ، أو لعله - إذا انعمنا النظر وتأملنا ملياً - هو صورة الحقائق الأبدية الحسنى إذ كان لا بد لهذه الحقائق من صورة يتجلّى فيها وجودها لمن يحس ويرى .

ويقابل النظرة الفنية النظرة العلمية والنظرة الفلسفية وكلها ناقص ومنحرف بعض الانحراف عن الفطرة ، لأنها يفترضان الخروج من الكون واعتزاله لرؤيته ورصد حقائقه ، ولن ترى الكون حق رؤيته وأنت تحاول الخروج منه والانفصل عنه . إنما تدرك حقيقة الكون وأنت « بعضه » أي وأنت متأثر به مؤثراً فيه متصل بكل ما فيه من سر وجهر

وسرور وألم . إنما تدرك حقيقة الكون المقدورة لك وهو جسم حي يعاطفك وتعاطفه وتعطيه وتأخذ منه ولن تدركها البتة وهو جثة ميتة على مائدة التشريح تعمل فيها التبضع وتهيئها للدفن في التراب .

وهذه هي الفكرة الجامحة الشائعة في هذا الكتاب : الدنيا جمال يصل اليه من طريق الضرورة ، والدنيا روح نلمسها بيد من المادة ، فالروح هي الحقيقة والمادة هي وسيلة الإحساس بها ، وإنني لأشد روحانية من الروحانيين حين أتلقي بالفتور وقلة الاكتاث ما يروى لنا من آنباء استحضار الأرواح ، لأنني أرى في هذا العالم دلائل روحانية كافية لا حاجة معها إلى هذه البينة الساذجة ، وما حاجة الإنسان إلى شهادة الشهدود بوجود الشيء والشيء بقشه وقضيه موجود بين يديه ؟ وويل لهذه الدنيا إن لم يكن فيها من دلائل القوى الروحية إلا ما يظهره لنا استحضار الأرواح .

على أنني أعجب لفهم حقائق الأشياء على ذلك الوجه الذي يجعل العالم المادي مناقضاً للعالم الروحي كأنهما عالمان منفصلان في فضاء يُـ منعزلين . فالصواب عندي أن العالم كله « قوى » من طبيعة الروح التي تصوّرها وما الفرق بين الظاهر والباطن منها إلا في طريقة الإدراك واستعداد الحواس .

عباس محمود العقاد .

## الأدب كما يفهمه الجيل<sup>(١)</sup>

- ١ -

قبل أن نخوض في تعريف الأدب الصادق وبيان الوجه الذي يجب أن يفهم عليه في هذا الجيل ، ينبغي أن ننبه إلى اجتناب خطأ شائع يضل كل تقدير ويفسد كل تعريف ولا ينفع الواقعين فيه اطلاع ولا إدمان نظر ، وليس يتأتى درس صالح لأي باب من أبواب الأدب قبل الخلاص من آفته وانتراع كل أثر عالق بالذهن من آثاره . ذلك الخطأ هو النظر إلى الأدب كأنه وسيلة « للتلهي والتسلية » فإنه هو أوس الأخطاء جمياً في فهم الأداب والفارق الأكبر بين كل تقدير صحيح وتقدير معيب في نقدها وتحقيقها . فنحن إذا لا نتكلم الآن في الأدب الصادق والنظرة التي تجب له من أبناء هذا الجيل ، وإنما نبدأ بالكلام أولاً في النظرة التي يجب أن لا ينظروا إليها بها . وهذه عندنا هي أوجز طريق إلى تعريفه الصحيح .

اعتبار الأدب ملهاة وتسلية هو الذي يصرفه عن عظامه الأمور ويوكله بعواطف البطالة والفراغ لأن هذه العواطف أشبه بالتلهي وأقرب إلى الأشياء التي لا خطر لها ولا مبالاة بها ، وماذا يرجى من البطالة والفراغ غير السخف والمجانة وفضول الكلام ؟ واعتبار الأدب ملهاة وتسلية هو الذي يرفع عن الشاعر كلفة الجد والنظر الصادق ، فيصغي

( ١ ) نشرت بالعدد الثاني من مجلة المشكاة .

إليه الناس حين يصغون كأنما يستمعون إلى طفل يلغو بمستملح الخطأ  
ويشرع بالألفاظ المحببة إلى أهله . فلا يحاسبونه على كذب ولا يطالبونه  
بطائل في معانيه ولا يعولون على شيء مما يقوله . وإذا غلا في مدح أو  
هجاء أو جاوز الحد في صفة من الصفات فمسخ الحقائق ونطق بالهراء  
وهدر في تصوير جلائل أسرار الحياة وخلط بين الصواب والخطأ ومثل  
أسواق النفوس وأمامها وفضائلها ومثالبها على خلاف وجهها المستقيم في  
الطبائع السليمة غروا له خطأه وقالوا لا عليه من بأس . أليس الرجل  
شاعرًا؟ ولو انصفوا لقالوا : أليس الرجل هازلاً؟ وإنهم ليقولونها لو  
اقترحتها عليهم ولا يرون بينها وبين الأولى فرقاً لأن الم Hazel والشعر هما في  
عرف هؤلاء الناس شيطان بمعنى واحد .

واعتبار الأدب ملهاة وتسلية هو علة ما يطرأ على الكتابة والشعر من  
التزويق والبهرج الكاذب والولع بالمحسنات اللفظية والمغالطات  
الوهمية ؛ لأن المرء يجيز لنفسه التزويق والتمويه ومداعبة الوقت حين  
يتلهى بشغل البطالة ويزجي الفراغ في ما لا خطر له عنده . ولكنه لا يجيز  
لنفسه ذلك ولا يميل إليه بطبيعة حين يجد الجد ويأخذ في شؤون الحياة ، بل  
لعنة ينفر من يعرض عليه هذه الهنات في تلك الساعة ، ويزدريه ويخامره  
الشك في عقله .

فمما تقدم نرى على الإجمال أن هذا الاعتبار الفاسد هو العلة في كل  
ما يعرض للأداب من آفات الإسفاف إلى الأغراض الوضيعة والغلو  
والعبث وتشويه المعاني والكلف المفرط بمحسنات الصناعة وغيره من  
ضروب التزييف ، وهذه كما نعلم هي جماع ما يعتري الآداب من آفات  
المعنى واللغط في اللغات والعصور كافة .

ومن شاء تحقيق ذلك والثبت منه في تواريخ الآداب فليرجع إلى تاريخ الأدب في لغتنا العربية ولينظر في أي عهد هبط الأدب العربي ؟ إنه لم يهبط ولا كثرت عيوبه في عهد الجاهلية ولا في عهد الدولة الأموية ولكنه هبط وتطرق إليه كثير من عيوب اللفظ والمعنى في أوسط الدولة العباسية ، أي في العهد الذي صار فيه الأدب هدية تحمل إلى الملوك والأمراء لأرضائهم وتسليتهم ومنادتهم في أوقات فراغهم ، وكان أول ما ظهر من عيوبه المبالغة والشطط لأن كثرة المدوحين والمادحين تدعوا إلى التسابق في تعظيم شأن المدوح وتفخيم قدره وتتكبر صفاته والإرباء بها على صفات المدوحين قبله ؛ فلا يقنع الشاعر ولا الملك أو الأمير بالقصد في الوصف والصدق المألف في الثناء . ويجر ذلك إلى التفنن في معاني المدح وغير المدح لأن المبالغة الساذجة لا ترضى في كل حين ولا بد من شيء من التنوع واللباقة يسوغون به هذه المبالغات المتكررة . ومن هذا التفنن والاحتيال تنشأ المغالطة في المعاني والتورية المتمحلاً والمُهزل العقيم ومتى اجتمعت المغالطة في المعاني والتطرف في المنادفة والتسلية فهما كفيلان باتمام ما يبقى من صنوف التلطف في اللفظ والمعنى وضروب التوشية والتزويف المسوء وأشتات الجناس والطبق والمقابلة والطي والنشر والتفويف والتلويع وسائر ما تجمعه كلمة التصنع . وهذه العيوب التي تجتمع في هذه الكلمة هي بالأجمال الحد الفارق بين الأدب المصنوع والأدب المطبوع وما نشأ شيء منها كما ترى إلا من طريق التسلية وتوخي إرضاء فئة خاصة .

وهكذا كان الشأن في اللغات كافة فإن انحطاط الآداب في جميع اللغات إنما كان يبدأ في عصور متشابهة هي في الغالب العصور التي يعتمد فيها الأدب على إرضاء طائفة محدودة يعكف على تمليقها والتماس مواقع أهوائها العارضة وشهوات فراغها المتقلبة ، فتكثر فيه الصنعة ويقل الطبع

فيضعف ويسف إلى حضيض الابتذال ، ثم يجمد على الضعف والإسفاف حتى تبعه يقظة قومية عامة فتخر جه من ذلك النطاق الضيق إلى أفق أوسع منه وأعلى ، لاتصاله بشعور الأمم على العموم فهكذا حدث في الأدب الفرنسي في أعقاب عهد لويس الرابع عشر حين شاعت فيه الحذقة وغلبت عليه التورية والجنس والكتابية وغيرها من عيوب الصنعة ، ثم بقي على هذه الحال من الضعف والسقوط حتى أدركته بوادر الثورة الفرنسية . فانتشره من سقوطه ذاك اتصاله بشعور الأمة مباشرة دون وساطة الطوائف المتطرفة . وهذا يعنيه ما أوشك أن يحدث للأدب الانجليزي بعد عهد إليصابات . فقد كاد يلحق من ذلك العهد إلى أواسط القرن التاسع عشر بالأدب الفرنسي في العيوب الآففة لو لا أن ثورة الشعب الانجليزي قد تقدمت فأنقذت الأدب ولم تدع للملوك والنبلاء سبيلاً إلى أن يتحكموا في الشعر والكتابة كل التحكم ويجعلوهما وقفاً على أذواقهم وشهواتهم ، فكان له من ذلك بعض العصمة والمناعة ، وقل مثل ذلك في كل عهد انحطاط منيت به الأدب والفنون في جميع الأمم والأزمنة .

وربما اختلفت أعراض الانحطاط بعض الاختلاف بين عصر وعصر وبين لغة ولغة . ولكن لا اختلاف البنة في أن أداب التلهي والتسلية لم تكن قط نامية ناهضة وأنها كانت في كل حالة من حالاتها قرينة السخف والغثاثة ، فإذا بدأ الناس ينظرون إلى الأدب بعين لاهية لاعبة فقد آذنت حياتهم بالخلو من الجد ودل ذلك على ضعف نفوسهم وحقارة الشؤون التي يمارسونها ، لأن الأدب هو ترجمان الحياة الصادق فكما يكون الأدب تكون الحياة . إن جدًا فجد وإن هزلًا فهو هزل - على أن

الأدباء قد يجدون والأمة هازلة سادرة ولكنهم قلما يهزلون والأمة جادة متيقظة .

وآية أخرى نتم بها توضيح هذا الرأي الذي نرد به أسباب الانحطاط في الآداب إلى العلل التي يجمعها وقف الأدب على التسلية وإرضاء فئة خاصة من الناس . وهذه الآية هي أنك متى جاوزت الطور الذي تفشو فيه تلك العلل لم تكن تصادف إلا أدباً صادقاً فحلاً مبرأ من التقليد وشوائب الصنعة . فأما قبل ذلك الطور فيغلب أن يكون الأدب ملكاً مشاعاً للقبيلة كلها ، ولا هزل في أدب القبيلة ، إنما هو فخر تتطاول به أعناقها أو غضب تغلي به صدورها أو غزل تترنم به كل سليقة من سلائقها أو تاريخ يسجل أنباءها ويستوعب لها خلاصة تجاريبيها وحكمتها . وأما بعد ذلك الطور فيغلب أن يكون الأدب ملكاً للأمة عامة أو للإنسانية قاطبة ، فلكل قارئ حصته منه ولكل آونة حقها فيه ولا أمل له في النجاح إن لم يكن مستقرّاً على قواعد الفطرة الإنسانية الباقية لا على الأهواء العارضة ولا المأرب الفردية الخاوية .

وها قد وصلنا إلى مفترق طرقين في تعريف الأدب . فمن هنا أدب تمليه بواعث التسلية وغلالات البطالة وتحاطب به الأهواء العارضة ، وهو الأدب الذي يحوي فيه ما توزع من ألوان الآداب السقيمة الغثة . ومن هنا أدب تمليه بواعث الحياة القوية وتحاطب به الفطرة الإنسانية عامة وهو الأدب الصحيح العالي .

ذلك مقياس الأدب الذي نوصي به قراء هذا الجيل وعلى هذا المقياس نعول في تمييزه وتصحيح النظر إليه .



## الأدب كما يفهمه الجيل (١)

- ٢ -

إذن لماذا نقرأ فنون الأدب . إن كنا لا نقرأها لنلهمو ولا لترجي بها ساعات الفراغ المضيعة كما بينما في المقال السابق فقد يخطر لسائل أن يسأل : ولماذا يقرأ المرء الآداب إذن ! ! وجوابنا على هذا السؤال أنه يقرأها ليحيا وليوسع على نفسه من الحياة - وليس الحياة لهواً ولا ترجمة فراغ .

ما الحياة وما الأدب ! شيئاً كلاً نسجيهما من مادة واحدة .

فالحياة هي شعور تتملاه في نفسك وتتأمل آثاره في الكون وفي تفوس غيرك . والأدب هو ذلك الشعور عمثلاً في القالب الذي يلائمه من الكلام . وما احتاج الناس من قبل إلى من يثبت لهم أن الأدب لا يكون بغير حياة ؛ ولكنهم يحسبون أنهم بحاجة إلى من يثبت لهم أن الحياة لا تكون بغير أدب . مع أن الأمرين منزلة واحدة من الحقيقة . فإنه لكل حياة أدب ولكل أدب حياة . والمقياس الذي يقاس به كلامها واحد لا يختلف في دلائله وإن كان مختلفاً في وسائله .

أترى الحياة توجد بغير عطف ! أترى العطف يوجد بغير تعبير !

---

( ١ ) نشرت بالعدد الثالث من مجلة المشكاة .

أترى يستوي التعبير الصادق الجميل والتعبير الكاذب الشائه ! أسئلة لها جواب واحد بدبيهي معلوم ، وذلك الجواب مرادف لقولك إن الحياة لا تكون بغير أدب يلائمها وأن مقياس الأدب كما قلنا هو مقياس الحياة .

مثل لنفسك أمة كملت عليها نعمة الحياة العالية وظفرت منها بأوفر ثروة من الشعور النبيل المجيد . فيها من تعلج بنفوسهم الحياة فتدفعهم إلى طلاب العزة والسيادة ؛ وفيها من تروعه مظاهر الكون فيتعمق في أسرار الفلسفة والعلوم ؛ وفيها من تطوح به الرغبة والاقدام إلى مجاهل الأرض وأطراف البحار ، وفيها من تشوقه فتنه الطبيعة فينبض قلبه على نبض قلبها ويترع نفسه من نشوة خمرها ، وفيها من يجيد العمل ومن يجيد القول ومن لا يقصر عن الغاية في منزع من منازع العيش ومن يستحق في كل ميدان من ميادين السعي إكليل العار الذي يستحقه المجاهد الظافر في ميدان التضحية والفخار - مثل لنفسك أمة يتسع أفق حياتها لجميع هذه العظام ثم انظر كيف يسعك أن تخيل هذا العالم المكتظ بالشعور الدافق والسرائر المتقططة ضائعاً بغير تعبير ؛ أو كيف يكون تعبيره لغوا لا يصلح إلا لمسيرة البطالة وتسهيل قضاء الفراغ ؟ ألا ترى أنك لا يسعك أن تخيل لهذه الأمة أدباً غير الأدب الذي تبعثه الحياة العالية وتتخلله وتدب في ألفاظه ومعانيه ؟ وأن أدباً كهذا ليتناوله القارئ وكأنما يتناول قطعاً من الحياة يجريها في أجزاء نفسه كما يجري الماء والشمس في عروق الشجر وجذوره .

وكثيراً ما رأينا أناساً يظنون أنهم فهموا طبيعة الرقي في الأمم وعرفوا مواضع الداء منها فتسمعهم يقولون : ما للأمم وللأحاديث والأحلام ؟ إن الأمم تحتاج إلى العلوم والصناعات ولا حاجة بها إلى الأدب ولا

الفنون . . . وهم لا يقولون ذلك الا لأن غاية ما علموه عن الآداب والفنون أنها أحاديث وأحلام وأن الأسم بالبداهة لا ترقى بالأحاديث والأحلام ! فخليل بهؤلاء أن يتذربوا ما قدمناه ويفقهوه ويعلموا أن حظ الأمة من الشعر والغناء والأدب ومن الأحاديث والأحلام أيضاً يكون على قدر حظها من الحياة ، وأننا قد نستطيع أن تخيل أمة قوية مجيدة بغير علوم ولا صناعات ولكننا لا نستطيع أن تخيل أمة قوية الطباع والأخلاق بغير آداب ؛ وأنه لا فلاح لأمة لا تصحح فيها مقاييس الآداب ولا ينظر فيها إليها النظر الصائب القويم ؛ لأن الأمم التي تتصل مقاييس أدابها تتصل مقاييس حياتها والأمم التي لا تعرف الشعور مكتوباً مصورةً لا تعرفه محسوساً عملاً ؛ وأن ليس قصارك إذا صحت للأمة مقاييس كتابتها وشعرها أن تهبهما كلمات وأوراقاً وإنما أنت في الحقيقة تهبهما شعوراً قوياً ومجداً صحياً . تهبهما دمأً في عروقها ونوراً في ضمائرها ونفوسها .

وربما سمعنا من هؤلاء ومن غيرهم من ينبع على الأدب اختلاف ضوابطه وتشعب مقاييسه وأنه لا حدود له كحدود العلم المقررة تميز في كل حالة من الحالات تميزاً قاطعاً بين صحيحه وفاسده وبين جيله ورديئه ، فقد تجتمع صفة الجودة والبلاغة لألف قصيدة في موضوع واحد ثم لا يكون بينها من التشابه شيء كثير بل قد يكون فيها تناقض محسوس في أشياء عدة - وهذا صحيح - فإن مقاييس الأدب من السعة بحيث تاذن لكثير من الاختلاف والتشعب . ولكن هذا الذي يعنونه عليها هو مزيتها لا عيدها وفضيلتها لا نقاصتها ؛ لأنه آت من اتساع مجالها وتتجدد حقائقها ومشابهتها للحياة في أنها نامية متحركة مضطربة متحولة ؛ فلا ثبت على وصف ولا تنحصر في حد ؛ وما كانت مقاييس العلم مضبوطة مقررة إلا لأنها محصورة مجردة من "اللحم والدم" . فإذا عرفت القضية الهندسية مرة

فقد عرفتها على حقيقتها الأخيرة المقيدة التي لا تغير أبداً وأحاطت بجميع جوانبها لأن جوانبها قابلة لأن يحاط بها . أما الحقائق النفسية فليست على هذا النمط لأنها قد تتراءى لك في كل مرة بلون جديد وصورة متغيرة . وإليك غريزة الحب مثلاً ؟ أليست هي من الغرائز المركبة في كل نفس ؟ بل ! ولكن كم ذا بينها من التغاير في القوى والدوافع والأغراض والأطوار والمعاني التي لا يسبّر غورها ولا يستقصى آخر مداها ! فمن ذلك أن الناس لا يتساون في حبهم لأحبائهم ؛ وأن الإنسان الفرد لا يكون على حال سواء في حبه لجميع الأحباء ؛ وهو مع ذلك لا يكون في حبه للحبيب الواحد على حال سوء في جميع الأوقات وليس هذا نهاية ما هنالك من أسباب الاختلاف الشاسع في تصوير غريزة الحب . كلامه بعد ذلك كله يبقى اختلاف الناس في اللغات واللهجات والأساليب وطائق التفكير وهي اختلافات لا نهاية لتقلباتها وألوانها في القائلين والسامعين ، ومن أين لحقيقة تلم بها وتتدوا لها كل هذه الأدوار والغير أن تحصر في وضع واحد كأوضاع القوالب المصنوعة والحقائق الآلية ؟ ذلك ما لا يكون ولا يحسن أن يكون . فلا جرم تختلف مقاييس الآداب وتشعب مداخل حدودها ولا يعاد عليها هذا الاختلاف لأنه آت من عنصر الحياة الذي فيها .

على أنه لا يصح أن يفهم من ذلك أنها فوضى بلا قانون رشيد ولا قسطاس مستقيم . وإلا وكانت الحياة نفسها فوضى بلا قوانين ولا أصول . وهي ليست كذلك .

\* \* \*

ولسنا نريد أن نقف هنا .

نريد أن نقول ما هو أكثر من ذلك . وهو أن في الآداب عنصراً أساسياً من عنصر هذه الحياة الطبيعية المحدودة - فيها عنصر الخلود الذي لا يتيح للفرد في وجوده القصير - وبيان ذلك أن كل حياة تخلق على هذه الأرض تؤمن على قوتين عظيمتين احداهما تحفظها والأخرى تعلو بها عن نفسها ، وقد نقول بعبارة أخرى إن أحدي هاتين القوتين مادية تتمشى مع (الضرورة) وتخضع لها والثانية روحية تتکبر على الضرورة وتنزع إلى « الحرية » ومناط هذه القوة الأخيرة في النفس هو الأسواق المجهولة وأمال الخيال اللدنية والمثل العليا التي لا تظهر في شيء مما يعالج الناس ظهورها في مبتكرات الآداب والفنون . فالآداب بهذا العنصر فيها تشرف وتسمو على تلك العلوم والصناعات التي تقوم للضرورة المادية مقام الخدم المطيبة والعبيد المسخرة . إذ إنه ما زال في فطرة الناس أن ينجلو من تحكم الضرورة فيهم ولو كانت شائعة بين جميع المخلوقات ويجهدوا بما في طوقيهم من قوة للتغلب عليها والتباكي بالافلات من قيودها ، ومن شواهد ذلك عد أقوام من أهل الفطرة أكل الطعام عورة تستر ، وهرب الناس جميعهم من الفقر وميلهم إلى مداراته أو الاستخفاف بأحكامه ، وكراحتهم أن يفاجأوا في أثناء خضوعهم لشهوة من الشهوات الاضطرارية المسلطة على المخلوقات عامة . ومن شواهده أنهم من الناحية الأخرى يهملون تهليل الطرف والابتهاج لما يقرؤونه في الشعر والقصص من وقائع البطولة التي يتمرد فيها جبارية الخيال على سلطان الأقدار ويهزأون من آصار الطبيعة وقوانينها القاهرة وتراهم يبتهمون ويغتبطون بما يشهدونه على المسارح من الروايات التي تتغلب فيها السجايا المنزهة على المطامع الضيقة الخسيسة التي تدين بالتسليم لأقرب أوامر الضرورة ونواهيها ، ويستريحون إلى ما تترجمه قرائح الشعراء والحملين من عصور العدل

والفضيلة والكمال والانطلاق من ربقة الحاجات المعيشية . يهلون هذه الأمور ويعجبون بها مع علمهم أنها لا تكون كما يرجون في عالم الواقع الملمسة . غير أنهم قد أيقنوا بالإلهام أنها هي قائد الإنسانية الذي صحبها خطوة بعد خطوة في معارج الحياة فتقدمت وراءه من حماة الحشرات المستقدرة إلى هذا الأوج المتسامي صعداً إلى السماء ، وجعلت الحياة فنا يخيل إلى الإنسان أنه يخلقه باختياره كما يخلق بدائع الصور ، والكون متحفاً أبدياً يقاس بمقاييس الحرية والجمال . بعد أن كانت الحياة قضاء محظماً وكان الكون سجناً لافكاك لأسيره من أغلاله وحراسه .

ففي الأدب كل ما في الحياة من حاضر وغيب ومن فرائض وأماكن ومن شعور بالضرورة في الطبيعة إلى تطلع حرية المثل العليا . وواجب على الذين يفهمون عظمة الحياة من أبناء هذا الجيل أن يحسنوا فهم هذه الحقيقة ليعلموا أن الأمم التي تصلح للحياة وللحريات لا يجوز في العقل أن يكون لها غير أدب واحد وهو الأدب الذي ينمي في النفس الشعور بالحياة والحرية .

\*\*\*

يقول قائل : وما بالنا ننكر المهرزل في الأدب إذن ؟ إن كان في الأدب كل ما في الحياة فكيف ننفي المهرزل من الأدب وهو عارض من عوارض الحياة التي لا تفارقه ؟ وقد فتحنا الباب لهذا السؤال لظننا أنه خاطر ورد على أذهان كثيرين من قرأوا مقالنا الأولى . ونحن نقول لهم أنهم ذهبوا غير المذهب الذي عنيناه ونسوا أننا إنما أردنا أن نصحح النظرة إلى الأدب ولم نرد سرد موضوعاته ولا المقارنة بينها . وعليهم أن يذكروا أنهم لا ينظرون إلى الحياة نظرة هازلة لاشتهاها على المهرزل في بعض

الأحيان ، فكذلك يجب أن لا ينظروا إلى الأدب هذه النظرة لاشتغاله على المهازل والخلائل - وعلى أنها نعود فنقول إن الاشتغال بالهزل غير الاشتغال بتمثيله ، فإن في تمثيل المهزل حظاً وافراً من الجد كما أن في تصوير القبح حظاً وافراً من الجمال .



## معرض الصور <sup>(١)</sup>

لكل فن من الفنون الجميلة أسرار تكاد تكون موقوفة على الخاصة من أبنائه قل أن يشركهم أحد في استكناه حasanها والإفضاء إلى بواطنها . فإذا ذكرت الجمهور في معرض الكلام على الفن لم تشمل هذه الكلمة دهماء العامة وحدهم ولا الكافة من أبناء الطبقة الوسطى بل تجاوزتهم إلى صفة الخاصة من ذوي المعارف أو من ذوي القرائح والأعمال . فنابليون مثلًا كما يؤخذ من سيرته مع بعض نواعي الموسيقيين في عصره لم يكن له بصر يؤبه له بالموسيقى والغناء وهو من عرفت ذكاء وسعة فكر وصدق نظر وعلوًا إلى مكان القدوة الذي يؤتمن به في فنون الحرب . و « كانت » الفيلسوف الألماني الكبير ما كان يدرك من جمال التحف الفنية أكثر مما يدركه رجل من أوساط الناس وإنه لفي الرعيل الأول بين الفلاسفة ، فما ظنك بن دون هذين عقلاً وقدراً ، نعم إننا نشاهد كثيراً من الناس يعجبون بمبدعات الفنون ويشغفون بآياتها الباهرة ولكنه ليس بحججة على أنهم حذقوا أسرار الإتقان في هذه الفنون حق الحدق . فربما كان يكفيهم للعجب بما يعجبون به أن يروا فيه شيئاً يروق نظرهم أو يرتبط بذكرياتهم وأمناني نفوسهم . وأما ما وراء ذلك من المعاني والدفائق المضمنة فيبيه وبينهم حجاب يرق ويكشف على حسب اختلافهم في

---

( ١ ) الاهرام في ٢٣ مايو سنة ١٩٢٢ .

## الأذواق والمدارك .

وما أظن العالم مستطيناً أن ينصف أي رجل من عباقرة الفن فيما يخوله من عطف وإعجاب وإن بلغ الغاية في الظاهر . وإنما فاي غبن على الموسيقي أو المصور أو الشاعر أكبر من أن يحاسب في حياته باقل حسنته وتكتم كبرها فلا يفطن لها أحد ؟ أو يفطن لها من منافسيه من هم أشد الناس كراهة لِإذاعتها ورغبة في بخسها ؟

هذا وجب أن ينظر إلى أعمال رجال الفنون كبارهم وصغارهم من أرحب الجوانب الممكنة ومن أكثرها اتساعاً للتصحيح والمناقشة ، ووجب أن يلقوا من عطف الجمهور ما يستحقونه وفوق ما يستحقونه في بعض الأحيان - لأن الفنون لا تحيى بغير عطف كبير واسع ، ولأن هذا العطف مما يدل على تهذيب النفوس ونمو حاسة الجمال ، وضرر الإفراط فيه إن كان صادقاً لا يذكر إلى جانب الضرر الذي ينجم عن الإهمال ، أو الضرر الذي ينم الإهمال على وجوده .

ولسنا ندرى هل يلقي فن التصوير عند جمهورنا ما يستحقه من العطف أو دون ذلك . فقد قيل لنا إن قلة العارضين بعرض الصور هذا العام ترجع إلى ضعف الجمهور بالمساعدة الواجبة وقلة المشجعين والمشجعات للمعرض ، وقيل لنا إن السيدات وحدهن قد تبرعن لمعرض العام الماضي بأربعين جنيه فاستعان المعرض على نفقاته بهذه الهبات السخية ولم يلقي في هذا العام مثل هذه المساعدة ولا بعضها فقل الاهتمام به بين المصورين . ولا يفوتنا أن نلاحظ في هذه المناسبة ما بين الحياتين السياسية والفنية من علاقة ظاهرة - ففي العام المنقضي لما كان هوج الحركة السياسية في مصر يهب على كل شيء وكانت النخوة القومية على أشدتها

سرت منها سارية حياة الى معرض الصور فانتعش وأصابه من حرارتها قبس صالح . أما في هذا العام فقد فترت تلك الحرارة وهدأت تلك الحركة وضعف الاقبال على الفن كما ضعف البغط بالسياسة . ولسنا نود أن يتوقف تقدم الفنون عندنا على مجرى الحياة السياسية الظاهرة ولا أن يفتر الاهتمام بالتصوير والموسيقى والتمثيل والأدب كلما عررت حملات الصحف والخطباء عندنا هدأة عارضة أو هدنة مؤقتة . فان قيام الفنون على برامج السواس يضر كما يفيد بل يضر أكثر مما يفيد - ولكن هل لأنصراف الناس عن تنشيط معرض الصور هذا العام سبب غير الذي المعنا اليه ؟ لا نظن . وإن كان يسرنا أن نبادر إلى القول بأن السياسة لم تكن الباعث على نشأة التصوير المصري الحديث مع ما أصابه منها من التشجيع في العام الماضي وما قبله . ولا يخفى أن الفرق كبير بين المساعدة والإنشاء ، وبين فن له أساس وفن لا أساس له غير هذه الحركات السياسية التي تذهب كل حين وتعود .

على أننا قد سمعنا لوماً على المصورين يبرئ الجم眾 من تبعية التقصير كله . . . . سمعنا أن المصورين وجدوا الرواج في المعرض السابق وباعوا صورهم بالأثمان التي أرادوها فاستمرأوا الراحة وداخلهم شيء من فتنة الإقبال ! وفي هذا القول ما يدعوه الى التصديق اذا كان الذين تأخروا عن العرض في هذا العام قد تخللوا لأنهم لم يصنعوا صوراً حديثة لا لقلة التشجيع الذي ينتظرونـه من الناس ، والظاهر أن هذا هو الواقع . وإلا فلو أنهم صنعوا شيئاً أليس الأقرب الى الفكر أن يعرضوه مع العارضين ؟ هذا أقرب إن لم يكن في الأمر ما نجهله . ولئن صبح ما سمعنا ليكونـ هذا من أقوى مزاعم القائلين إن رجال الفنون قد خلقوا لا يصلحون الا على الفاقة . وهو رأي خاطيء لا نعتقدـه نحن لأنـه اذا كان

الألم حافزاً ضرورياً لكل صاحب فن كما يقولون في أكثر أسباب الألم عند أصحاب الفنون ! فما خلق الله من هذه الزمرة أحداً إلا سلط عليه إحساساً دقيقاً ونفساً متوفزة هي وحدها كفيل له بحوافز من الآلام تغنيه عن آلام الفاقة المميتة وشواقلها المتلفة .

ولسنا حريصين على إلحاقي اللوم بأحد من الحانين ، فقد يكون المصورون ملومين وقد يكون الجمهور هو الملوم وربما كان اللوم من نصيبهما معاً ، ولكننا على أي حال من هذه الحالات واثقون من أنه لا عنایة الجمهور بالفنون ولا مثابرة المصورين وغيرهم من الفنانين على أعمالهم قد بلغت الحد الذي لا يتمنى عليه المزيد الكثير . فبودنا لو نرى جمهورنا أعرف بقيم الصور والتحف الفنية . وببودنا لو نرى مصورينا أصبر على الفتن والمصاعب التي لا مفر منها لمن يتعاطى هذه الصناعات التي يطلبها الناس للزينة والفاخر لا للحاجة والاضطرار .

\*\*\*

صور هذا العام قليلة كما قلنا وهي على قلتها قد دخلت من الصور الرمزية التي ينتجهها المصور من قريحته وخياله ، فليس في المعرض كله صورة رمزية واحدة وإنما كل ما فيه صور منقولة عن الطبيعة ، أو كأنها منقولة عن الطبيعة .

وهذه الصور الطبيعية ليس لها كبير قيمة ولا تشهد للمصور بملكة فنية تذكر إلا في حالة واحدة وهي الحالة التي يلتفت فيها المصور إلى ملامح نادرة أو دلالة خاصة على الصفات النفسية والخواج العميقة تستفاد من ظاهر الملامح ، فإذا أحسن الالتفات إليها وتأثيلها وأفرغ عليها من براعة

صنعته وصدق فطنته ما ينبه العين الساذجة إليها كانت قدرته على الالتفات بهذه الكيفية ملكرة لا يبزها في التصوير إلا تلك الملكة التي تنشئ الملامح النادرة وتخلق المعاني العميقه من الأشكال المحسوسة ، ولحسن الحظ لم يخل معرض العام من بعض صور من هذا القبيل ، ولو لا ذلك لكان خيبة كاملة .

\* \* \*

من أبدع صور هذا النوع صورة رأس الخفير لصاحبها أحمد افندي صبرى - يخيلي لمن يرى هذا الرأس أنه في غنى عن الحياة وأن الخفير قد يستطيع عند الضرورة أن يستغنى برأسه هذا المصوّر عن رأسه المركب على جسده !

فإن الناظر ليعجب لمن كان هذا مثاله ماذا يكون في داخل رأسه من الأفكار والمشاغل غير ما تتصف به العين على وجهه لأول وهلة وتنقله الريشة من صورته على صفحة الورقة ؟ فهو رأس فارغ أخذ منه المصوّر كل شيء حين أخذ منه شبهه الظاهر على القرطاس ولم يبق في ذلك الرأس القائم على عنق صاحبه بقية صالحة ! والحق أن صبرى أفندي قد أجاد في تمثيل رأس الخفير إجادة يهأ بها الفن المصرى في هذه الخطوة الأولى التي يخطوها .

ولصبرى أفندي نفسه قطعة أخرى تلي هذه القطعة في الجودة وهي صورة الغلام المشرد . ففي هذه الصورة يرى الناظر مخايل النجابة يعمل في اطفائتها المؤس ويلمح المستقبل الذي أعدته الطبيعة لنفس ذكية يانعة يتتصوح بين أيدي المدنية الجائرة على غير علم من صاحبه السادر في غرة الصبا . ويا لها من غرة طاهرة تشوبها يقطة مؤلمة باكرة لا نراها إلا على

وجوه اليتامي والصغار المحرومين ! ولعیني الغلام في هذه الصورة المحزنة نظرة منحرفة ساجية ليس أحسن منها في الدلالة على اطمئنان هذا المسكين على كره منه إلى الحياة القلقة والعيشة المضطربة ، أما عيب الصورة المغتفر فيما نظن فهو أن المصور عنى بأن يجعل غلامه أنظف مما ينبغي ليتيم منبوز في حماة الفقر والتربيه وكان لباس الغلام لا يناسب العيشة التي يعيشها وقد يغفر له هذا العيب أنه جلب لعطف النفس على هذا الغلام وأمثاله ولعله المقصود بالصورة :

ويضاهي صورتي صبري ولا يقل عنها في اتقان الأداء والتتمثيل صورة رشاد باشا مدير الدقهلية لصاحبها محمود سعيد بك . رأيتها فلم أستطع أن أخطيء فيها سمات رجل رسمي تقضي عليه أعمال منصبه بالتفوق بين المتباينات والظهور بعدة مظاهر عمومية وشخصية مع التجمل بهيبة السمعت التي يشعر في كل لحظة بضرورتها . فهذه لمعاني كلها واضحة على الخصوص في رصانة الجلسة ومخاوضة العينين ولا سيما العين اليمنى . وإن من أصعب الأشياء على الكاتب أن يدرس وجهاً يعيش صاحبه بينما ويعرفه الكثير من الناس ويقرأ ما تكتبه عنه مما يرضي ولا يرضي . غير أن ما يصعب على الكاتب وصفه لا يصعب على المصور نقله بصنعته الأمينة الصامتة ، وهذا ما صنعه محمود بك في هذه الصورة فجاءت صورته ناطقة بما وراءها من الخصال والعادات بأوضح ما يسعه التصوير من بيان . وكان الأستاذ مصوراً لباطن النفس وظاهر الوجه في آن واحد .

أعجبتنا كذلك صورتان آخرتان من هذا النوع بينهما تقارب في النمط . إحداهما من عمل المسيو « سكارسللي » والثانية من عمل المسيو

« كمباجولي » والأولى صورة فتاة فلاحة يجري في وجهها المشرق ب بشاشة العافية وصباحة الشباب ذلك الدم العربي المصري الذي نراه على كثرة في أقاليم الصعيد الدنيا وفي قليل من قرى ريف مصر التي يمترج فيها العرب وال فلاحون ، أما الثانية فصورة سيدة بين الخامسة والثلاثين والأربعين أجنبية على ما يبدو من قسمات وجهها ولكنها تأتزز الملاعة التركية وتتلثم بنقاب شفاف تلوح من خلفه ابتسامة كيسة مهدبة يشوبها ملل خفيف قد يكون من ملل الترف والنعمة وقد يكون من ملل العواطف التي أفادت بعد نشوة ومالت إلى الهوينا على أسف خفي منها على خفة الشبيهة الأولى . وإذا جاز لي القادي في التوسم قلت إنك تقرأ في كل لمحه من لمحات الصورة أنوثة المرأة التي تريد أن تكون أمّاً ولا تشبع من إحساس الأمومة كأنما بينها وبين إشباع هذا الإحساس حائل . وكلتا الصورتين لا تجد الروح المحيية نقصاً يعوقها لو دخلتها وذهبت تسري في جوارحها . بل إن فيها من الروح ما يخيل إليك أنه يجاوب عطفك ويقابل نظراتك وينتظر أن يؤذن له فيتحرك أسهل حركة وأملحها على غرة منك !

\*\*\*

وفي المعرض صورتان تغريان بالمقارنة لما بينهما من صلة في الغرض وال فكرة وكلتا هما صورة شيخ فان قد بلغ غاية الكبر وأشرف على حافة الأبدية . فاما أحدهما فقد تراه في سكينته وإرخاء نظرته كأنما يحيط به جو من التساؤل الهدادى عن الماضي والمستقبل ، وأما الآخر فكل ما يحيط به يكمن ، صورة الشيخ الأول تمثل لك كأنها قطعة من السحاب يتخلله الشعاع الباهت تناولها المصور فوزعها على القرطاس ملامح وظلالاً

وأسبل على كل جانب منها مسحة غيمية مبهمة توحى اليك التأمل فيها  
تنتهي اليه الشيخوخة من غد غامض الأسرار وما غير عليها من أمس  
جهول الخبر حافل بالحوادث وال عبر . وصورة الشيخ الثاني لا سر لها ولا  
جهر ولا شباب وراءها ولا غاية أمامها وإنما هي بنت ساعتها قد نام  
صاحبها عن العالم فكأنه لا يشعر بالعالم وكأن العالم لا يشعر به ، وهو  
على نقىض زميله الأول وجه من لحم ودم ليس إلا ، فلم يكسبه طول  
الستين مسحة من هيبة الشيخوخة وسهومه الخدر ولم يمزج معارفه بمرارة  
التجربة وألام الكفاح في هذه الدنيا . فإذا نظرت اليه ابتسمت كما تبتسم  
للطفل ينام آمناً بين يديك وخطر لك أنك قد تداعبه فترفعه على كفيك  
وترقصه هنيهة كما يرقصون الأطفال الرضعاء . . . .

صنع الصورة الأولى مسيو « بواريه » وصنع الصورة الثانية يوسف  
أفندي كامل . ، ومن الإنصاف أن نقول إن للمسيو بواريه في صورته أثراً  
أظهر وأبلغ من أثر يوسف أفندي في شيخه النائم .

\* \* \*

ولا نختم هذا المقال عن معرض الصور من غير أن ننوه بعملين  
بارزين من أعماله الجديرة بالالتفات والاستحسان . ونعني بهما تماثيل  
« رقصة البشين » للأميرة الجليلة سمينة ظاهر والصور الهزلية التي  
رسمها العمري بك بطريقة المكعبات .

فتباين الأميرة مما توجب العناية به من وجهة اجتماعية فضلاً عما فيها  
من جمال الفن والصناعة ، وهي قد جاءت في أوانها لأننا نبحث الآن عن  
رقصة تناسب المcriات فلا نهتدي إليها فيما نرى من ضروب الرقص  
الأفرنجية والعربية .

كانت للمرأة عندنا رقصة شائنة مستهجنة أبطلها وقضى عليها ترقى  
الآداب وشقق الأذواق ، ولكنها ذهبت ولم تخلفها رقصة نسوية تليق  
بآدابنا وأذواقنا في نهضتنا الحاضرة .

ولقد نشأ الرقص في جميع الأمم الفتية على أسلوب واحد يجمع بين  
الرياضة البدنية وإظهار مزايا الجسم في الرجل والمرأة على السواء . ففي  
الشعوب البدوية التي لا تزال على فطرتها الأولى ترى الرجل يقف في  
حلقات الرقص فيشب ويطفر ويعدو ويلعب بالسيف ويأتي من الحركات  
 بما فيه اشارة الى شجاعته وشدة مراسه . وتقف المرأة في الحلقة نفسها  
فتظهر للرجل ما وهبها الله من رشاقة الأعضاء وطراوة الجسم ولبن الحركة  
واعتدال الهندام وملاحة اللفتات والخطرات وكلها صفات نطلبها في  
الرجل والمرأة لترضي الجسم والقلب والمصلحة ونحفظ على الحياة رونقها  
وقوتها فلماذا لا تكون رقصة البشين رقصة نسائنا الحديثة كما كانت  
الرقصة القديمة لنساء مصر !

انه ليس أبهج ولا أصلح منها فيما شاهد من ضروب الرقص  
لرياضة جسم المرأة وإظهار خير ما فيه من مزية طبيعية مرغوبة . وهي  
بعد رقصة مصرية عريقة تروقنا في نهضة كنهضتنا هذه نحب فيها التذكر  
والتجديد . وليس أجمل ولا أكمل من رقصة إن لم نحسبها من ملاهينا  
المباحة حسبناها من المصالح الواجبة والرياضات المفيدة . وكذلك نرى  
رقصة البشين لأنها تصلح هندام الجسم وتلذ حواس الناظرين . هذا ما  
نقوله موجزين عن تماثيل الأميرة وربما عدنا الى الكلام على تاريخ هذه  
الرقصة ووصف صورها على جدران الهياكل القديمة في مناسبة أخرى .  
أما مكعبات العمري بك فحسبك أن تلقي عليها نظرة واحدة لتعرف

كيف يستطيع المرء أن ينكت ويزح ويصف بالسيطرة والبركار . ثم اعلم أنه ليس من السهل أن تصور وجهها بالخطوط والدوائر وأن تنقله نقلًا ينم على مشابهه وتراكيه ب AISER نظرة كما يخطر لبعض المتفكهين بالنظر إلى هذه المكعبات . كلا ليس ذلك من السهل ولا من الصعب المستطاع للجميع . وإنما هي مقدرة لا تخالها تقل عن أي مقدرة مأثورة في باهها . وهذه هي المقدرة التي أدرك العمري بك شاؤها الأعلى لا سيما في صور حافظ ابراهيم وسعد وعلی ورشدي ومیلان ولوید جورج بل نکاد نمضي في عد صوره إلى آخرها .

فللذين أجادوا في معرض هذا العام الحمد والشكر وللذين قصروا العطف والعذر ؛ وللذين تخلفوا أملنا القوي في أن تكون غيرتهم على الفن أعظم من عقبات الإخفاق وفتنه النجاح .

## ماكس نوردو<sup>(١)</sup>

- ١ -

مضى صاحبنا نوردو . ذهب إلى حيث يذهب الموتى جمِيعاً وجاز ذلك الباب المفتوح لكل داخل المغلق على كل ناظر الذي طلما تطلع من خصاصه وثقوبه لعله يرى شيئاً وراءه فلم تنفذ بصيرته إلى شيء ولم يكدر ينظر إلا ظلاماً متراكباً وفراغاً لا نهاية له وهلكاً مبرماً لا مراء فيه ؛ ولحقت حقيقة هذا الرجل بعد موته بجملة الحقائق المغيبة التي يقصر دونها ذرع العقول الوحية وتتيه في أسرارها القرائح الثاقبة الذكية . فأين هو الآن ؟ وكيف انتهت به الحياة وأي وطن له اليوم وراء الأرض التي منها نشأ وفيها ثوت بقاياه ؟ وهل قرب له الموت ما كان بعيداً وكشف له ما كان مستوراً وهدى منه ما كان حائراً مضلاً ؟

ذلك هو السر الذي أعيى عليه فض أقفاله واقتحام أسداده والذي سيقى كما كان سراً معضلاً على الأفهام والقرائح يعيي علم كل عليم ويعجز اقتدار كل قدير . فعل نوردو منا سلام الموعد حيث كان مقره وكيف كان مآلـه ؛ وله علينا حق الذكرى وفاء له بما جاهد في الحياة وما أفاد من علم ودرس شغل بها أخصب أيام عمره العامر المديد ؛ ولنذكر بعد

---

( ١ ) البلاغ في ٢٩ يناير سنة ١٩٢٣ .

أنه رجل شرقي قبل أن يكون أوربياً لأنه من أبناء إسرائيل الذين حافظوا على نسبهم وتشبّثوا بعنصرهم - فأنت ترى من نظرة واحدة إلى معارف وجهه ولحات عينيه ذلك الخبر العربي القديم الذي لم تغير من قسماته ولا خصاله مئات السنين التي قضتها آباؤه وأجداده في ربوع أوروبا بين جنوبها وشمالها .

وليس ماكس نوردو بمجهول في مصر . فقد ترجمنا له بعض آرائه في إحدى المجالات قبل عشر سنوات وشاعت كتبه بين الأدباء من ناشئتنا فتداولوها وتناقلوا آراءها واستفادوا منها . وإنني لأشعر للرجل بمثل الصدقة الحميمة لطول عهدي بعشرته الأدبية وسلوكي معه ما سلك من فجاج الفكر ومنافذه ووقوفي على أخباره وحوادثه حيناً بعد حين ؛ حتى لقد فوجئت بتعيه كما يفاجأ الصاحب بموت صاحبه الذي كان يحادثه ثم لم يلبث أن نعي إليه . ولقد كنا في حديثه قبيل يوم وفاته فخيل إلينا أننا لو عاشرناه واتصلنا به وسمعنا من كلامه ما يسمع السمير من سميره لما ازددنا خبرة به ولا عرفاناً بقدره وأهواء نفسه وعاداته فكره . وذكرت توأً أجل ساعاتي معه وأقربها إلى الذاكرة عند سماع نبأ وفاته لأنها ساعات قضيت بين عالم الموت الرهيب وعالم النساء الهائل الجميل ؛ وتلك هي الساعات المباركة الطيبة التي قضيتها بصحراء الإمام في قراءة كتابه « معنى التاريخ » : نظرة في الكتاب ونظرات متتابعة في القبة الزرقاء بين أغوارها الرفيعة وكواكبها الدوارة ولا نهاياتها الأخاذة بالألباب والصماير ؛ تليها نظرات أخرى في عالم الموت الذي تلقاه من حيثها أرسلت الطرف في تلك الصحراء المجهولة فوق جهل الناس بكل صحراء . ثم سؤال لا بد منه بين هذه الأحادي المقدسة والألغاز الإلهية

التي تعرض نفسها على مداخل الإلهام من قلبك : أهذا كله عبث لا شيء فيه لنا غير ما تحويه سبعون سنة أو ثمانون أو مئة نفقها بداداً على هذه الأرض المهجورة في احدى زوايا الكون ؟ لا . لا يا صديقي ماكس ؛ لا يا صاح « إن في السماء والأرض لأموراً لا تخيط بها فلسفتك ». ثم نفترق على وئام كما يفترق الأخوان الصفيان بعد حوار خالص بريء .

غابت الآن تلك السنون السبعون والأربع التي كتب لهذا العالم المجد المؤوب أن يحياها على هذه الأرض وعاد بلا ريب إلى حيث كان قبلها . فلا يعنينا ماضيه قبل الحياة ولا آتيه بعدها فهذا سر الأبد لا سر ماكس نوردو وحده ولا سر كائن غيره من الناس ؛ ولنقصر النظر في كلامنا عنه على حدود هذه السنين من حياته السخية الحافلة بالأعمال والآثار .

ولد ماكس سيمون نوردو سنة ١٨٤٩ من أبوين إسرائيليين بمدينة بودابست ؛ فشدا وترعرع بها ؛ ثم توفر على تعلم الطب فاتم دروسه فيه سنة ١٨٧٢ وأنشا يطوف بلاد أوربا ويتنقل بين مدائنهما وقرابها حتى سنة ١٨٧٨ ، فكانت له هذه السياحات نعم الزاد في وصف علل الاجتماع الأوروبي والفحص عن أخلاق أهله وأدابهم وحوادث تواريختهم . وفي تلك السنة قفل من تطاويفه إلى « بست » مسقط رأسه آمالاً أن يصيب فيها بغيته من النجاح والبهاء في صناعة الطب ؛ ولكنها برم بها وغادرها سنة ١٨٨٠ إلى مدينة باريس حيث استقر به المقام بقية حياته التي كان يمضيها سائحاً أو منفياً بين إسبانيا وأمريكا . وغيرهما من الأقطار . واجتذب نظره في باريس مذهب لمبروزو العالم الإيطالي الكبير صاحب الرأي المشهور في علاقة العقارة والإجرام بأمراض العقل والأعصاب ،

فيعكّف على دراسته وتطبيقه على الفنون والآداب ؛ وكان يرجع إليه في كل ما كتبه نقداً للشعر أو الروايات أو الصور . حتى لكتّاباً كان يحمل مهضمه معه ولا يلقيه من يده مداوياً أو نادراً أو روائياً أو مؤرخاً ! ولما ظهرت الحركة الصهيونية كان هو من أعنوانها الكبار وقدّمتها المدعودين فشن الغارة على الكنيسة الكاثوليكية ولم يتهب أن يتهمها بالتحريض على ذبح اليهود في فرنسا ، وصرح مرة لأحدى الصحف الأمريكية بأن قضية دريفوس إنما كانت مقدمة مدبرة لاستئصال اليهود وتقتيلهم كما يقتلون جهاراً نهاراً في الروسيا . وظل إلى آخر أيامه غيوراً على نشر الدعوة الصهيونية لا يبني كتاباً أو خطاباً في تأييدها وشد أزرها ، إلى أن صرخ اللورد بلفور تصرّحه المعروف فشخص الرجل إلى لندن لمقابلة الحكومة الانجليزية في تفاصيل إنشاء الوطن اليهودي بفلسطين ، وقال هناك قولة تروى عنه وهي أن إنجلترا لا تساعد اليهود جبأ في سواد عيونهم ولكن طمعاً في الدفاع عن قناة السويس ، وأنه على هذه القاعدة من تبادل النفع يجب أن يبنى الاتفاق بين شعب إسرائيل والحكومة الانجليزية . وأنت إذا تأملت كتب نوردو كلها وجدت هذه الكلمة مفتاحها وخلاصه جميع آرائه فيها ؛ لأن باحثنا الأريب لا يؤمن بغایة للفرد أو للنوع غير النفع المادي المحسوس في هذه الدنيا .

وكاد أن يقتل من جراء الحركة الصهيونية في سنة ١٩٠٣ لاتهامه بالتهاون وإهمال السعي في شراء فلسطين إيشاراً للمستعمرة التي وهبتها إنجلترا لليهود في أفريقيا الجنوبية . فلما ذاعت عنه هذه الظنة وجد عليه كثير من أبناء قومه وتربصوا به حتى كان في مرقص صهيوني بباريس فأطلق عليه أحدهم رصاصتين اخطلاته ونجا منها على حفاف الموت . وقد يستغرب من العلماء الماديين أن يلقوا بأنفسهم في غمار الحركات

الدينية ويتشيعوا لها أشد التشيع كما كان يفعل نوردو ؛ ولكن هذا الذي يستغرب من سائر العلماء لا يجوز أن يستغرب من عالم إسرائيلي لما هو معلوم من أن اليهودية وطن للإسرائيлиين وجامعة نفعية لا دين ولا نحلة فحسب . ونذكر أن بعض الإسرائيлиين الانجليز كتبوا بعد الحرب يطلبون أن تعتبر لهم في إنجلترا جنسية أحداهم دينية قومية والأخرى وطنية مدنية . وهذا مع أنهم يرثون في تلك البلاد إلى مراتب النبلاء ويتوّلّون مناصب الوزارة ورئاسة القضاء ؛ وما جعلهم كذلك إلا تشتتهم وضعفهم وأنهم حرموا الوطن السياسي فصار لهم من الدين وطن معنوي ينوب عن معالم الأرض وتحومها . واستهدفوا من أجل هذه العصبية وقلة عددهم في بلاد الناس لأنظار واحدة وظنون متقاربة فأصبح نضال الرجل منهم عن نحلته صورة أخرى من نضاله عن نفسه ومصلحته وكرامته شخصه ؛ وهذا لا نرى غرابة ما في تصدّي طائفة من العلماء كلهم ملحدون لقيادة الدعوة الصهيونية .

ولما نشبّت الحرب اضطرّته الحكومة الفرنسية إلى الهجرة وأجلته عن فرنسا فأقام في إسبانيا مدة الحرب ويرهه بعدها ، ثم قصد أمريكا لخدمة الدعوة الصهيونية وعاد منها بعد قليل إلى باريس فبقي فيها حتى قضى نحبه في ٢٣ يناير الحاضر كما ورد في الأنباء البرقية .

أما مؤلفاته فكثيرة تناول فيها البحث في معارض شتى من النقد الاجتماعي والأدبي وعرف فيها بأسلوب حازم خاص لا يتلعم ولا يتحرّج في سرد القضايا العلمية والخواطر الأدبية ؛ نذكر من أشهرها كتاب «الأكاذيب المقررة» و«الاضمحلال» و«وظيفة الفن الاجتماعية» و«الفن والفنيون» و«النفائض والغرائب» و«معنى التاريخ» . ومن

هذه المصنفات ما كان يكتبه بالألمانية ثم يترجم عنها إلى اللغات المختلفة ومنها ما كتبه ابتداء بالفرنسية . وقد وضع أثناء مقامه بـ إسبانيا ثلاثة كتب بلغتها في هذه الأبواب التي يعني بمعالجة البحث فيها . وأخر ما وصل إلينا من مؤلفاته كتاب « تطبيق علم وظائف الأعضاء على الأخلاق » الذي ترجم إلى الإنجليزية السنة الماضية بعنوان « الأخلاق وتطور الإنسانية » وهو آخر مؤلفاته الكبرى وأجمعها لم تفرق أحکامه وفروضه وأدله على مذهبة في الحياة والمجتمع . وسنختص بالبحث في هذا المقام على موعد قريب من الرجعة إلى إجمال القول في بقية مؤلفاته .

وضع نوردو هذا الكتاب بالألمانية في مدريد سنة ١٩١٦ وأهداه إلى فرينته « نور حياته المشرق في أيامه السعيدة ورفيقته الباسلة في أعماق سير الكارثة العالمية » . وقال عنه في الإهداء انه الكتاب الذي أعادنا معاً على مصابرة الأيام السود التي كانا فيها شريدين بغير مأوى . وختمه بعبارة ينبئك قليل ألفاظها عن الكثير من روحه في هذا الكتاب بل من روحه في سائر كتبه ؛ وهي قوله في الصفحتين الأخيرتين بعد كلام نقله عن جوبيو :

« نفرض أن قوانين الآداب وهم فهذا لا يغض من قيمتها عندبني الإنسان . أليس كل ما نعرفه من هذا العالم وكل ما يتمثل لنا من النظر إلى الطبيعة وهما ؟ فنحن لا نعرف الكون إلا بصفاته وهذه الصفات لا تتراءى لنا إلا من طريق حواسنا وكل معرفة نستمدّها من حواسنا إن هي إلا وهم لأن الحواس لا تنقل إلينا كنه الأشياء ولكنها تنقل منها صور آثارها على أجهزة الإحساس فيها . فلا صوت للكون ولا لون ولا رائحة ولكنه يبدو لنا صائتاً ملوكناً مشموماً .. وجميع هذه الصفات التي نعزّوها نحن إلى كنه الأشياء هي الوهم الذي تخلقه حواسنا وهي مع هذا صاحبة

الفضل فيما ندركه من جمال الدنيا التي لولاهما لكان صماء عمياً عارية عن كل حسن يشوقنا » .

« ان الحياة لغز لا يحد الوصف عبيه الباهاط على أفهمانا . ونحن نسأل هل لها من غرض ؟ وما هو ؟ لا ندرى . وكل ما يهدينا اليه الفكر متنه الى هذه النتيجة وهي أن الحياة غاية لنفسها وأننا نحيا حباً في الحياة لذاتها ؛ وليس هذه النتيجة حلاً للمعضلة ! ههنا تظهر لنا الآداب فلا يكون قصاراها أن تيسر لنا الحياة وتتوطئ أكتافها بل هي قد ترينا غرضاً لها إن لم يكن عامماً للحياة كلها فخاصاً على الأقل للحياة الفردية . وهذا الغرض هو رياضة القوى الحيوانية فينا وتزييه نسوسنا بالمعاني الروحية وإعلاء شأن الفرد وتغيير موارد نفسه بالاعطف والأنودة وحاسة الشعور بالاشتراك في الواجب واخضاع الغريزة للعقل الذي نعده فيها نبلغ إليه من علمنا أنفس ثمار الطبيعة . ومن المحتمل أن تكون هذه الآداب التي تداري عنا خفاء معنى الحياة ووحشتها وهماً ؛ فان كانت كذلك فبورك هذا الوهم الذي لا تكون للحياة قيمة بدونه » .

بهذه الكلمات ختم نوردو كتاب الأخلاق وتطور الإنسان . وفي كلمة أخرى في الفصل الذي أفرده للبحث عن مصادر الآداب تتمة موضحة لتلك الخاتمة ننقلها للتقرير أطراف رأيه . قال : « إن الأصل في الآداب كما رأينا هو إخضاع الغريزة ود الواقع الجسم الأولية لرياضة العقل . فالعقل يتولى القيام بالرقابة في تنفيذ قانون لا يست辩ه من داخله ولكن من خارجه ؛ أي من فرائض المجتمع الذي يلي على العقل ما يأذن به وما يأبه وما يريده . والضمير هو الكفيل برعاية هذه الأوامر فكأنه القوة التنفيذية أو الشرطة التي يرصدها العقل فتعمل عملها باسم الآداب

وهو في نفس الإنسان حامية ينتدبه المجتمع ويقللها السلاح ويزودها بالسلطة والإرشاد . وإنما تقوم قوة الضمير على قوة المجتمع من ورائها ولا يضعف سلطانه إلا عند أولئك الذين يوصدون نفوسهم في وجه جنود المجتمع فلا يذعنون لغير القوة الجسدية المباشرة . وهذا كله دليل لا ينقض على أن الآداب الخلقية هي ظاهرة ناجمة من حياة الإنسان الاجتماعية وأن قوتها وظيفتها من وظائف المجتمع » .

فالرأي الحاسم في حقيقة الآداب أو الأخلاق عند الشيخ نوردو الذي لا يتلعثم ولا يأذن لأحد من الناس أن يكون له في الحياة رأي أعلى من رأيه - هو أن الآداب والأخلاق قوانين تملّيها البيئة على الفرد من طريق العقل للوقاية المشتركة بين المجتمع ، فهل هذا حق ؟ هل يجوز لنا استناداً إلى هذا التعريف أن نرى أن أكبر الناس عقلاً لا يكون إلا أفضلهم خلقاً أو أن أفضلهم خلقاً لا بد أن يكون له من العقل المرشد الوعي أكبر حظ وآمن في نصيب في مجتمعه ؟ والعجيب أن نوردو يقرر هذا الرأي ثم يعقبه في الفصل نفسه بروايات عن عادات الحيوان وغرائزه يرمي بها إلى تعزيز رأيه . فيروي عن الإيائل والثيران والقردة ما يثبت أنها تعرف الوازع الأدبي والزواجر النفسانية وداعي المروءة ، ويدرك كيف تتطوع الثيران القوية لخمار رفاقها وكيف تغامر بحياتها في مدافعة الدببة التي تغير على الضعاف من أخواتها ، ويقص علينا قصة ذلك القرد الذي رأاه ( الفريد برهم ) في الحبشه يخرج من مأمه لينقذ قرداً صغيراً من حصار كلاب الصيد النابحة .. ومع هذا تجد في الناس من تقدّم به همته عن مثل هذا الصنيع أو يعجز عقله عن تصور هذه المفادة فهل تراهم سبقتهم القردة والثيران بالعقل الشريف والإرادة النافذة ؟ أما أنه لو قال نوردو ذلك لكان ظريفاً من عالمنا النشوئي هذا القول !! ولكنه لم يقصد

إلى ذلك وإنما قصد إلى انكار المصدر العلوي للأخلاق فسوى بين الإنسان والحيوان في تقديرها والتقييد بها . ثم ماذا ؟ ثم لا بد أن يجمد في موضعه لأنه لن يتخد من هذه المشاهدات معنى صحيحاً إلا كان عليه من ذلك المعنى أضعاف ما يكون له منه .

لا مفر من الإيمان بالإرادة المحجوبة في تدبير وظائف الحياة . فهبنا رددنا الآداب إلى إملاء البيئة على الفرد من طريق العقل ليتسنى لنا إغفال كل ما وراء الحاستة الخلقية من سر مجھول أو ارادة خارجة عنها ، هبنا صنعنا ذلك في تعليل الآداب فاسترحنا واهتدينا فهذا عسانا نصنع في تعليل نشأة الحياة نفسها ؟ أو ندع ذلك إلى ما هو أقل منه وهو تعليل الغرائز النوعية التي تتشابه في جميع الأنواع وتتقارب في كافة البيئات والمجتمعات : كيف نعمل المذهب البيولوجي الرجيع القائل إن الوظيفة تخلق العضو وأن ليس العضو بخالق الوظيفة ؟ أي عقل أمل هذه الغرائز على كل كيان في كل نوع في كل بيئة على السواء ؟ وأيما السابق في هذه الحالة : دواعي الوقاية التي حفظت الأنواع الباقية أو الأنواع نفسها هي السابقة ثم تلتها دواعي الوقاية ؟ ولعمري إذا كان لا بد لنا من التسليم بالجهل أمام هذه القوة المحجوبة فهل يغنينا إذن ذلك العلم الذي ظن نوردو أنه وصل إليه في تعليل الآداب فاستراح اليه واهتدى به ؟

الحق إننا نجهل قبلتنا في الحياة ونجهل مبدأنا ونجهل كنه العوامل المحيطة بنا . وما هو بسائع لنا ونحن نجهل كل ذلك أن نجعل العقل أو الإرادة حكماً في جميع أخلاقنا وطبائنا ، ولا بجميل منا أن ننكر كل ارادة غير إرادتنا ، ولقد كان من الواجب على نوردو أن يحسب لهذه العوالم المغيبة المحدقة بنا حسابها فلا يشمخ بأنفه إذا سمع شوبنھور يتحدث عن

أمور لا يفهمها ولا يقول كما قال في كتابه هذا إن الأسرار التي يخوض فيها فلاسفة ما وراء الطبيعة دخان هائم وسحاب مذدمع ولاء القمر في أحداق المجانين ، لا يقل ذلك إن آثر صدقًا ورام صواباً ولكن يخوض من طرفه ويطامن من رأسه ويقر بقصور بديهته عن أوج تلك الحقائق التي تخلق أجنة شوبنهاور وأصحابه في أجواءها العالية فذلك أحجى به وأشكال بقوله : « ان كل معرفة نستمدّها من حواسنا ان هي إلا وهم » وإلا فكيف يتافق هذا القول بذلك الجزم الذي لا تردد فيه ؟ كلام صديقي ماكس ! إنها لا يتفقان . وإنما النّاسُ أَنْ ذَهَبَتْ بِكَ الْأَنَانِيَّةُ هَذَا المذهب يا صاح ...

ولسنا بحمد الله لا أدريين فاننا ندرى أن هناك ارادة تقود الحياة في هذا الكون ونحب أن يدخل حساب هذه الإرادة في كل بحث يفضي إليها . إذ لا نتيجة لاغفالها غير الحيرة أو الخطأ ويعجبنا قول ( كانت ) إن أساس الأخلاق الشعور الوجداني بالواجب ؛ وإن الواجب أمر لدني بات . وإن علينا أن نعمل لأن كل عمل من أعمالنا سيصير قانوناً عاماً . ويعجبني أكثر منه قول شيلر تلميذه الشاعر الفيلسوف يخاطب الواجب : « أطيعك ولكن تسمح لي أن أحبك ! » فقاعدة كانت أدنى إلى الفلسفة وقاعدة شيلر أدنى إلى الدين وكلاهما فيه صواب غزير وجمال كثير ؛ إلا أنه لا يعني عن التسليم بالجهول ولا هما أراداً أن يعني عن التسليم به ؛ وصفوة القول إن البحث خليق أن يجدينا ويسعفنا في الحيز الذي ندركه ونحسن أن نتأمله ونتقصاه أما إذ نعبره ونوغّل بالأمل خلف رتاجه فهناك فلتسعفنا العقيدة والإلهام ؛ ولتشق أن العقول لم تجعل لنا أداة للضلال والفوسي والاختباط ؛ فإذا هي اختلط عليها الأمر ورانت عليها الفوسي ولم تأو بنا إلى ظل من طمأنينة العقيدة الملهمة فليس الذنب ذنب العقيدة

ولكنه بلا ريب ذنب العقول .

\* \* \*

بقيت « قاية النوع التي قرر نوردو أنها الغاية القصوى من جميع الأخلاق والأداب المتواضع عليها فتحن قائلون فيها كلمة .

ونبدأ فنقول إن نوردو إنما جعل وقاية النوع غاية أخلاقنا وأدابنا لينحي عن الطريبي كل غاية أبل وأسمى من المنفعة المحدودة المشاهدة للفرد أو للنوع . ولا خلاف في أن وقاية النوع أصل كثير من الأخلاق والآداب . بيد أنها ليست أصلها جائعاً لأن النوع يترقى ولا يبقى على حالة واحدة . ولن يكون النظر إلى وقايتها الا مصدر هذه الأعمال التي تؤدي إلى حفظه وبقائه على حاله فيما هو مصدر الأعمال التي ترقى به وتهذبه أو تنتقل به من حالة إلى حالة لم تكن في حسبانه ؟ فمن ثم نعلم أنه لا مناص للنوع من التجاوز عن المنفعة بل لا مناص له أحياناً من خسارة شيء في حاضره من أجل شيء في مستقبله ؛ شيء لا يفطن إليه هو فلا يقال انه رسمه لنفسه وإنما هو مرسوم له من حيث لا يدريه ولا تتطلب منه منفعته الحاضرة ، وليس من سداد الفكر في كثير ولا قليل أن نزعم أن الوقاية تحصل بقصد وأن الترقية تأتي عفواً واتفاقاً اذ المصادفة لا تكرر بنظام واطراد وما من مصادفة قط تهمل بين هذه القوانين السرمدية . فالتضحيّة اذن مطلوبة من النوع كما هي مطلوبة من الفرد والواجب الأسمى المقدر علينا هو أن نعلو بالحياة سمتاً فوق سمت ومداراً بعد مدار ، لا لأنها حياة الفرد أو حياة النوع بل لأنها « الحياة » التي ما خلقت الأفراد ولا الأنواع إلا للتلبّس بها وتجليتها وتوسيع أفقها وتعزيز قرارها . وليس بنا من حاجة هنا إلى استنزال الإلهام فإن التجربة وحدها كافية لاقناعنا بأن النقص آفتنا

لا الموت ؛ وأن الكمال بعيتنا اللدنية لا البقاء . وقد نجهل نحن الغاية  
العليا التي ينتهي إليها الكمال ولكننا لا نجهل الغاية السفلية التي ينتهي  
إليها النقص فهي الانحصار بالشعور في أضيق دوائر الحاضر  
المحسوسة . تلك حياة الذر والهوام فلنبع عنها .

## ماكس نوردو <sup>(١)</sup>

- ٢ -

### مواهبه وعادات فكره

ستقصر الكلام في هذا المقال على الإمام مجاوز نوردو ومزايا كتابته وعادات تفكيره ونخص منها بالتفصيل عادة ملكت نفسه وغلبت على هواه أيها غلب ولحظاتها في كل ما قرأناه له فجعلناها مفتاحه الذي نستعين به على تقدير أحكامه وننتدي به إلى وجهة نظره ومرامي فكره وموقع الشطط الذي يفتأ يتكرر منه عاماً أو على غير عمد ؛ مواطن الزيغ الذي يجري به إلى خلاف ماتمليه البداهة والمنطق . ونريد بذلك العادة أن الرجل يكاد لا ينسى « الإسرائيلية » في جميع آرائه ولا يدعو أن يكون مدافعاً عنها في كل مبحث من مباحثه ، ولو بعدت الشقة بينه وبين الإسرائيلية والإسرائيليين .

فإذا رجعت إلى الصفات التي يثنى عليها وينوه برجحانها ويتخذها مثلاً للفطرة السليمة وعنواناً على الصلاح للحياة وجدتها هي صفات اليهود التي تفوقوا فيها على غيرهم أو اشتهروا بها بين الأمم . وعلى نقیض

---

( ١ ) البلاغ ٥ فبراير سنة ١٩٢٣

ذلك نرى الصفات التي عرف اليهود بالخلاف فيها أو التجدد منها عرضة لتهكمه وتهجئه أو معدودة عنده في المراتب المرجحة التي لا تميز أمة على أخرى ولا تتفاصل بها معادن الرجال . وكثيراً ما يحسبها من الصفات الكمالية أو الحممية الصائرة إلى الضعف مع تقدم المدنية ؛ وتارة أخرى يتجاهلها في نقهء أو يعتد بها عرضاً من أعراض النكسة والاضمحلال ، وربما بدر ذلك منه عفواً في بعض الأحيان ولكنني لا أظن أنه قد كان يقصده أحياناً ويتحرأ ويترفق في دفع شبهته عن قلمه . وكأنما شك الرجل في اليهودية بفكرة وبقي على اعتقادها بوجданه فرجع عن قوله إن اليهود شعب الله المختار ليقول إنهم هم شعب الطبيعة المختار .

ولتوسيع هذه الملاحظة نستعرض الصفات التي اشتهر بها اليهود والصفات التي اشتهروا بالتجدد منها . فأما صفات اليهود التي اشتهروا بها فهي الذكاء والحسافة والمثابرة التي قد تعد ضرباً من صدق الإرادة ومضاء العزم ، ومداورة الأيام مع القدرة على الملامة بين أخلاقهم وتقلبات البيئة التي يعيشون فيها والدرامية بمطارح الكسب والمنفعة المحسوسة . وأما الصفات التي اشتهروا بالتجدد منها فهي سعة الخيال وعمق البديهة والأريحية والملكة البصيرة بتذوق المعاني الروحية حتى لقد خلت كتبهم التي يؤمنون بها من ذكر الجزاء الروحاني فلم تُعد الناس عالماً غير عالهم هذا المشهود .

وخلالصة ما اعتمد نوردو من الرأي في الفصل بين الأخلاق والأدب هو قسمتها إلى ذينك الشطرين . فيما كان منها من صفات قومه فهو الصالح المطلوب وما لم يكن من صفاتهم أو كان نصيبهم منه قليلاً أو ملتبساً فذلك النافلة الذي لا غناء به ولا معول في الحياة عليه . فالحسافة

(أي العقل) هي نفس ثمار الطبيعة والإرادة هي دعامة الفضيلة والتفوق بين الإنسان وبئته هو معيار اتساق المزاج والصلاحية للحياة ودليل الانتظام في أدوات الحس بحيث تحسن الأخذ عن مؤثرات الطبيعة والتحول معها والتطور بما يوائم ضروراتها ويجري وفاقاً لتقبلتها ؛ وعنده أن المنفعة هي غاية ما يسعى إليه الناس جماعات وأفراداً وأن الإثارة أو الاحسان من خلق الذين شذوا عن سوء الخلقة وضعفت فيهم حيوية الجسد من إحدى جوانبها واختل ميزان عقوتهم وشعورهم . فهو عرض من أعراض الضعف كل ما يخفف حمله أنه قد يجلب نفعاً للنوع في عقباه . أما الشعر والفلسفة والقصص وغيرها من وحي الخيال والبدية الهدمية فكل ما قارب منها الفكر والمنفعة فخير وكل ما ابتعد عنها فهراء وعلى غير طائل . وهي بعد عبث يحمد من الإنسانية في طفولتها وغرارتها ولا يحمد منها في رجولتها ووقار حنكتها . وهذه الملوكات الفضولية أن تمنينا الأماني وتحدثنا حديث الأسرار المطوية عن أبصارنا وأفكارنا في هذا الوجود وأن تفتن في تفسيرها والرمز إليها ؛ فنسمعها لاهين بسمزها ونجوهاها ولكننا لا نصدق بعد كل ما نسمعه من لغوها أن وراء الظواهر عالماً غير علمنا هذا المشاهد الملموس الخاضع للتجربة والاستقراء . وهل هي إلا النتيجة التي تؤدي إليها اليهود بفطرتهم الذكية قبل آلاف السنين ؟

والسر في هذه العادة التي تمكنت من نوردو لا يستعصي كشفه على المتأمل في تاريخه . فقد كان الرجل أحد أبناء العشيرة اليهودية التي ولدت وعاشت في أوروبا بل كان ابن كاهن من أخلص كهانها . وقد يلي لقبي اليهود الضيم في أقطار أوروبا جميعاً ومنوا باللوان من المظالم فعدبوا وديست حرماتهم وهضمت حقوقهم وافتريت عليهم الأباطيل واعتزل عليهم الأولياء بفضائل أقوامهم فترفعوا عن معاشرتهم وأنفوا أن يعاملوهم

معاملة النظير للنظير ولو ضار عوهم أو بذوهم في العلم والثراء والمهارة ؛ عزوفاً عن الصقوه بهم من العيوب والنقائص ونفوراً من عقيدتهم في الحياة ومذهبهم في المعيشة . وكان أشد ما ينقمونه من اليهود تعلقهم بأذىال المنفعة واستخفافهم بالمثل العليا التي يجلها الأوربيون ويُغلون قيمتها ؛ وأفطر الأوربيون في التعبير والتجمني حتى جعلوا الأخلاق اليهودية مضرب المثل في الشح والضمة وفي كل كريه منبوز من الخلال . وإنه لظلم جائر يثير النفس وينبه نخوة العصبية فأي شيء تراه أدنى إلى العقول والمأثور من أن ينهض أناس من نابغى اليهود المعتدلين بأنفسهم القادرين على الكتابة والتحليل فيتمروا على هذا الظلم الذي ينحط بهم عن أقدار أندادهم ويصوروا أخلاق قومهم وأدابهم في الصورة التي تروقهم وتجلو ذلك الهوان عن جلتهم ؟ وهل ينتظر من هؤلاء الكتاب بعد إذ ينهضون بهم هذه أن يجروا في شوط عائيهم فيسلموا لهم بأنهم فقدوا خصالا ذات خطر ونبالة لا عوض لهم من فقدها وأنهم جبلوا على طبائع متهمة تلزمهم وصمة عارها ويتحقق عليهم التنصل منها ؟ كلا . ذلك آخر ما ينطر على بهم وأما المنتظر أن يُغلوا في مناقضة خصومهم ويجعلوا ما عرفوا به من الأخلاق مزايا جديرة بالفخر وما فاتهم من المزايا زوائد ونفايات لا خطرا لها وليس يضرهم فوتها ، وهذا الذي صنعه نوردو بعلمه ونقده .

وقد اتفق أن نشا نوردو في النصف الأخير من القرن التاسع عشر وهو العصر الذي طغت فيه فتنة الشكوك الدينية فأقلقت الكنيسة وأثارت خواوفها وشحدت سلاحها على خصومها فاشتدت وطأتها عليهم جميعاً وفي طليعتهم اليهود ، واتفق أيضاً أن مولده كان في أعمال النمسا خليفة الامبراطورية المقدسة . وهي بلاد عريقة في التدين واتباع التقاليد للكنيسة فيها سلطان يخشى بأسه ويتعزل في جميع مرافق الحياة . واتفق

فوق هذا وذاك أن أسرة نوردو كانت من المهاجرين الذين نزحوا من أسبانيا فراراً من الاضطهاد الديني فكانت مضاضة الظلم عالقة بنفسه وفكرة الذود عن قومه ماثلة لعينيه من كل صوب ؛ ولم يكن عجيباً منه أن ينحو ذلك النحو في تقسيم الأخلاق إلى إسرائيلية وغير إسرائيلية ولا أن يغافر تلك الغيرة على الدعوة الصهيونية مع تطرفه في الإلحاد - لا بل يخجل إلى أنه استخرج من إلحاده فخرأً صهيونياً بينه وبين نفسه . إذ كانت نهاية الإلحاد أن ينفي كل ما وراء المادة . وفي ذلك شاهد على جودة الطبع اليهودي الذي سبق إلى هذه النهاية من قبل فلم يبصر فيها وراء المادة مطمعاً للإنسان .

ذلك في رأينا هو تأويل عناد نوردو في التبشير بدين المنفعة . ونسميه ديناً على عمد لأنه في الحقيقة دين يذب عنه بكل ما يكون لدين كهذا من الغيرة وإصرار العقيدة .

فالرجل يؤمن بالمنفعة لا يعرف للأشياء غاية تدعوها ولا يشتبه على خلق إلا إذا استطاع أن يبين له نفعاً ظاهراً في هذه الأشياء المحسوسة . فإذا أعياه أن يتلمس فيه نفعاً للفرد أحالة على منفعة النوع . ومتى عرف شيئاً يسمى النوع فقد ظن أنه فسر ووضح وفرغ من التفسير والتوضيح ! ولكنه لا يسأل نفسه : وما هو النوع ؟ هل هو حقيقة قائمة بذاتها أو هو الوسيلة التي تتكرر بها الحياة الفردية ؟ وإذا كان وسيلة للتكرير الحياة كما هو واضح أفلا يعلم من هذا بالبداهة أن الحياة هي الأصل الكامن وراء الأفراد والأنواع وهي المقصودة بالحفظ والترقية ؟ أو ليس في الخادم الحياة هذه الأنوع وسيلة للتكرير والتجدد ما يدعو إلى السؤال لا ما يعد جواباً مقنعاً لكل سؤال ؟ أو ليس التعليل بمنفعة النوع إذن لا يفيدنا شيئاً ولا

يغنينا عن الاعتراف بأن هنالك غاية فوق المنفعة الفردية تطلبها الحياة  
وتحض أبناءها عليها ؟

وفات نوردو أيضاً أن يسأل نفسه : ولماذا نحافظ على الحياة  
ونرقيها ؟ أترانا نرمي بذلك إلى منفعة ؟ أللنا في حفظها وترقيتها مصلحة ؟  
كلا . بل نحن نقاسي الآلام والأهوال من أجل هذه الأمانة ونصر مع ما  
نقاسيه على التعلق بها ونقوم بواجب صيانتها على الرغم من توالي عدوان  
الطبيعة عليها . فالحياة في عنصرها تضحيه مستمرة في سبيل ترقية  
مستمرة ، وأساس وجداناتها الواجب لا المنفعة . وإلا فلماذا نبقيها ؟ لماذا  
نلتزم الدفاع عنها ؟ لا يجوز الخلاف في الجواب . فإننا نبقيها ونلتزم الدفاع  
عنها لأنها أمانة لدنيا نصبر في سبيل صيانتها على كل ألم ومقاومة ، وهذا  
هو الواجب الأول المركب في طبيعة كل حي من أحقر الأحياء إلى أرفعها  
وأقوها . فبأي تفسير من تفاسير المنفعة السطحية يؤوله النفعيون ؟ !

\* \* \*

على أن نوردو لم يكن يدفع عن قومه فحسب بإعلاء دين المنفعة  
ولكنه كان يدفع عن نفسه كذلك لأن الرجل لم يخل من خلق المداورة  
( وهي الصفة التي أطلقناها على الذين يدورون مع الفرص ) بل كان في  
لقبه نفسه أثر من هذا الخلق . . . ذلك أنه كان في مبدأ أمره يلقب  
بـ « سدفلد » أي الجنوبي إشارة إلى نشأة أسرته في الجنوب أو في إسبانيا  
وكان اللقب نبذاً يغير به فكان يسره أن يلقب بنوردو ( نسبة إلى الشمال )  
وهو لقبه الذي اشتهر به بقية حياته : ولكنه لما عاد إلى إسبانيا واضطر إلى  
المقام بين أهلها ذكر أصله الجنوبي القديم الذي كان ياباه ويود لو يتبرأ منه  
ومت إلى الإسبانيين بسبب من تلك الصلة المتورة فتغنى بالحنين إلى تلك

الأيام التي قضاها أسلافه في أرجاء بلادهم وجعل هذا التغنى تحيته لهم في الكتاب الذي وصفهم فيه ونصحهم بأجل النصح وأقومه وأبعده عن دين المنفعة والتکالب على عروضها ! ومنه - ولعله خير نصحه - أن ينصبوا لهم مثلاً عالياً في الحياة ووجهة سامية ينشدونها لأنه لا غنى للأمم عن « المثل العليا » وهي هي التي تنقص الأسبانيين في زمانهم الحاضر .

\* \* \*

ولنوردو فصل في النجاح ذهب فيه مذهب الفكاهة ولكنها فكاهة تخبر عن صاحبها وتبطئ على كثير من الجد . وخلاصة هذا الفصل أنه افتتح مدرسة خاصة يدرب فيها الطلاب على اغتنام فرص الحياة ويرشدهم إلى النجاح من أقرب طرقه وأوكل وسائله . فيقول لولي أمر الطالب الذي يضع ابنه في كفالته : « تعال يا صاح ! ألا تفصح لي عن باطن نيتك وما أنت مختاره لولدك ؟ فإن كان قصتك أن يقضى ولدك حياته في عالم وهمي ، يلبس فيه أكاليل النصر ذوو الكفاءة وأولو المقدرة ويبحث فيه الناس عن الفضيلة المزوية في خدرها فيجزوها وعن البلادة والخسدة والغرور فلا يجدونها ؛ وينقبون فلا يرون فيه حلاً لغير الخير والجمال ولا موضعًا لسوى الحق والكمال - أو كنت مختار لولدك أن يتمسك باحترام نفسه ويؤثره على إطراء الناس له ؛ يصعي إلى ما يملئه عليه ضميره ويعرض عما يتمدح به الكافة من السوقه والغوباء ؛ ويغتبط بقضاء واجبه ومحاسبة ذمته أكثر من اغتابه برضى الناس عنه ؛ فاعلم أن لا محل لولدك في مدرستي . وأولى لك أن تأخذ بيده إلى المدارس العتيقة فيرتل هناك ما يشاء من قصائد الشعراء الأقدمين والمحدثين ويتلهى بما يشاء من العلوم والمعارف ويسلم بما يفرغه في أذنيه معلمه وأساتذته . وأما إن كنت مختار

لولدك أن يكون رجلاً من أولئك الرجال الذين يحبهم الناس في الطرقات ، الذين يسافرون في المركبات المحجوزة وينزلون في أخر التزلات ويصيرون من العقدة والجاه ما يسول لهم استحقار العظمة المغمورة والزراية على الفضيلة المجهولة فهاته إلى فأنا الزعيم له بذلك ... ! فأما أنه يذكر بين سير بلوتارك فذلك ما لا أضمنه لك ولكنني أضمن لك أن يدون اسمه يوماً ما بين أعظم الأسماء في سجل الحكومة. » ..

ثم يقول لطالبه فيما يلقنه من الدروس : « ليكن لك من الخزم ما يفهمك بالبداية أن لا تذكر نفسك إلا بخير . ولا تقف في هذا عند حد بل عظم نفسك وترنم بالثناء عليها وسرد مناقبها ومآثرها واستعمل لذلك جهودك من الفصاحة والخلابة وأضيف إلى نفسك أفحىم الصفات ، وارفع أعمالك إلى السماء السابعة وقل إنها أحسن مستخرجات العصر وأعجب محدثاته ، وأكذل سامييك أن العالم بأسره يعجب بها ولا تنس إذا لزم الأمر أن تنقل بعض أقوال المعجبين بك والمقرظين لك ، فإذا لم يكن قد بلغك منها ما تنقله فاختلقها للتو والساعة . وسترى أي نجاح تصيب إذا انتصحت بنصيحتي . نعم إن من العقلاة من يسخر منك أو يستوقفك ولكن أين هم العقلاة ؟ إن هم الا فئة صغيرة وليس هذه الفئة بالتي تقسم بين الناس جوائز الحياة » .

ثم يقول للطالب : « أقصر همك على فريقين الفريق الأعلى الذين بيدهم رفعتك ونباهتك والفريق الأدنى الذين هم تحتك من الدهماء والعامة .. واحرص على أن تبدو للأولين صغيراً جداً وللآخرين كبيراً جداً لأن الفريقين ينظران إليك من طرف مجهر . وليس هذا العلم السهل

ولكنك حري أن تتمكن منه بالمزاولة والتجربة » ويختتم هذه الدروس بقوله : « لا تحتفل غاية الاحتفال بعمل ولا تبهظ نفسك في تجويده معتمداً على أن عملك يعلن عن نفسه فان صوت الأعمال خافت يغطي عليه صخب الأوساط الحاسدين ، ولغة الأعمال غريبة لا يسمعها الزعاف ولا يفهون معانيها . وقل أن يعرفك أو يقدر عملك أحد من غير النخبة المعدودين والخاصة المنصفيين . على أنهم مع عرفائهم قدرك وإقرارهم بفضلك لا يخفون إلى مسعادتك من تلقاء أنفسهم مالم تعرض أعينهم غصباً ، فما لك يابني تبدد عمرك في الأمانة والاجتهاد إنما عليك أن تدرس أطوار الجمهور وتتعرف مواطن غفلته فتستخدمها فيما يفيدك ، وأعلم أن سواد الناس لا طاقة لهم بالتمييز والحكم فاحكم لهم أنت ، وليس لهم فكر ممحض أو نظر بعيد فإياك وما يكدر أذهانهم ويعضل على أدمعتهم ، وإن سواد الناس بلداء الاحساس ثقال السمع فليكن ظهورك بينهم بحلة يسمعها الأصم ويبصرها الأعمى ، وإن سواد الناس لا يفهمون التورية والمزاح ولا يتأنلون الحروف والألفاظ فلن لهم واضحاً في خطابتك سهلاً في عبارتك ، وعدد لهم بهجة ظاهرة يفهمونها ولا يرتابون فيها كل ما هو شين في أدعائك وكل ما هو حسن فيك ، وإن سواد الناس ضعاف الذاكرة فاهتب بهذه الغرة فيهم ولا تحجم عن طريق تؤديك إلى غرضك فانك متى أدركته لم يذكر أحد كيف وصلت إليه . فبهذه المبادئ الأساسية تصبح غنياً وعظيماً وتستتب لك الأمور في هذه الدنيا » .

وبعد هذه الخاتمة التي زود بها تلميذه تبسيط في الفكاهة فقال : « هب الآن أن تلميذاً من الذين ألقنهم أسرار النجاح في الحياة فطن إلى هذا الخاطر الخبيث فسألني : أما وانت على هذه الخبرة بأساليب النجاح

فلا ريب أنك قد مارستها بعض الممارسة ؟ والحق أنه سؤال يثير ؛ غير أنني لا يسعني إلا أن أجيبه بأنني رأيت الآخرين ينجحون وكفى . . . وأن الذي يقف في المطبخ ويصرف التفاته إلى الحساء كيف يجهزونه ويظهونه خليق أن يفقد شهوة الطعام ؛ ولكنه لا يعسر عليه أن يجد الحساء لغيره ! » ولقد وفق نوردو لهذه المراوغة الأخيرة بيد أنه يعلم كما يعلم الناس أن الجائع يأكل ما لا يشهيه وأن الطاهي أيضاً يشرب الحساء الذي يطبخه !

\*\*\*

وبعد فتلك عادة من أكبر عادات نوردو الذهنية قد شرحناها كما رأيناها ، وهي عادة بعيدة المدى في نفسه قد حجبت عن نظره حقائق لعله كان قادراً على وعيها والتتمع بها لولا شدة سلطان تلك العادة عليه . ويسعد أن يذكر القارئ هذه الملاحظة وهو مقبل على قراءة كتاب نوردو فإنه إذا لحظها وتذكرها وهو يقرأها لا يجد بعدها إلا ما يعجبه ويلهمه ويرغبه في درسه والعودة إليه كرة بعد كرة . لأن نوردو - ولا نكران - قليل النظير بين كتاب العصر في قوة العارضة وتوقد الذكاء وصفاء القريمه ووضاءة الأسلوب وكثرة المشاركة في العلوم والفنون ولطفة التهكم وحسن الحيلة على الاقناع والاخلاص في الملاحظة . نعم والاخلاص . ونكررها لثلا يظن القارئ أنها نسبه إخلاصه بما قدمناه من شرح عادته الذهنية . فقد كان لا يصعب على الرجل أن يغالط ويهوه فيدعى لقومه من الصفات ما ليس فيهم وينحلهم من الملكات ما يعلم أنهم بعيدون عنه لو أنه كان كاذباً دجالاً يحب الافتخار بالباطل ولكن لم يفعل ذلك بل صدق وكان صريحاً ما استطاع في الصفات التي اعترف بها والصفات التي أنكرها .

والواجب علينا أن نأخذ من نوردو خير ما يعطيه . وإنه ليعطى جزيلاً من الآراء القيمة والخواطر السرية والمنتعة المنتقاة ، ولا حرج علينا أن نقول إنه سيد من قرأتنا لهم من الباحثين على منهاجه ولا سيما الباحثون الذين شغلوا بهدم عن البناء . ولكنني أعود فأسأل نفسي : ترى هل لنوردو على كل ملكاته هذه رسالة خاصة يحملها لنا في عالم الفكر ؟ وأجيب على هذا السؤال بشك طويل . لأنني أعتقد أن الرسالة في عالم الفكر تريد من القوى الباطنة حظاً وافراً مما تريده الرسالة في عالم الإيمان . تريد البديهة العميقه التي يتهاكم عليها نوردو ، والبصرة الهدادية التي يراها كليلة عما وراء العيان ، والحسنة الروحية التي يفتقر إليها ضميره فإذا عدتنا الكتاب من أصحاب الرسائلات أمثال روسو وكائن وكارل ليل ونيتشه فليس نوردو من يعد في هؤلاء .



## ماكس نوردو<sup>(١)</sup>

- ٣ -

كتابان من كتبه

يطول بنا البحث لو أردنا الكلام على كتب نوردو كتاباً كتاباً والتعليق على كل منها بما يخطر لنا في موضوعها . فإن نوردو مكثر وموضوعاته منوعة كثيرة النواحي . ولكننا نجترب بكلام وجيز على كتابين منها هما أشهر مؤلفاته وأقواها وبها يذكر في الغالب اسمه وتدور المناقشة حول آرائه . وهما كتاب « الأضمحلال » أو الانحطاط ، وكتاب الأكاذيب المقررة في المدينة الحاضرة .

\* \* \*

كتاب الأضمحلال أو الانحطاط هو حملة شعواء شنها نوردو على النابحين من أدباء عصره وغيرهم من وقع في طريقه فقضى عليهم جميعاً بالمسخ والخداع وانتكاس الأذواق والعقول ، وأضرم ناراً من النقد الجائر كنيران حكمة التفتیش فجعل يلقي فيها ما يلقي من كتبهم ودواوينهم باسم العلم في هذه المرة لا باسم الدين ، وقبس في هذا الكتاب من رأي لمبروز وقبسة قد تثير وتهدي لو بر وأنصف ؛ ولكنه ما لبث أن نفخ فيها

(١) البلاغ في ١٢ فبراير سنة ١٩٢٣ .

وأشعلها حتى صيرها ذلك الحريق الذي يجني من التلف ما يفسد نوره  
ويغض من هدايته .

أهدى نوردو الكتاب إلى لمبروزو واستمد منه فتوسعاً في رأيه وأطرب وتمادى على ما في الرأي نفسه من تحوز واقتحام . فخرج عن الاعتدال المحمود وتجنب الخذر والحيطة . أما رأي لمبروزو فخلاصته أن النوازع العبريين يكثرون انحراف التركيب والغرابة كما دله الاستقراء ، فيشاهد بينهم ذوق البدوات والأطوار والمصابون بالعاهات وعوارض الجنون والمبكرؤن في الناء قبل الأوان والعقماء والمفرطون في الطول أو المفرطون في القصر وغير ذلك من دلائل الشذوذ والخروج عن سوء الخلقة وسلامة البنية . وقداته هذه المشاهدات إلى القول بأن العبرية تنتج من اختلال في المزاج واضطراب في التوازن يرتفع ببعض قوى الإنسان إلى ما فوق المألوف فيظهر فيه الذكاء الخارق والملكات المفلقة ويبيط ببعضها إلى ما دون المألوف فيظهر فيه النقص والخداج والتشويه وتناقض الأهواء . ولا بأس بمحلاحة هذا الرأي على علاته وإن كان خير ما فيه لا يخرج عن تحصيل الحاصلن ، فكان لمبروزولم يزد على أن يقول « إن كل إنسان استثنائي لا بد أن يكون إنساناً استثنائياً . وكل مختلف عن عامة الناس لا بد أن يكون مختلفاً عن عامة الناس » وهذا هو فحوى مذهبـه في نظر كثير من الفضلاء فـهـذا في ذلك من التعـليـلـ الذي يـزيـدـنا عـرـفـانـاـ بالـعـبـرـيـةـ أوـ نـفـاذـاـ إـلـىـ أـسـرـارـ فـضـائـلـهـ وـعـيـوبـهـاـ ؟؟

ولهـذاـ العـالـمـ غيرـهـذاـ الرـأـيـ آـرـاءـ آـخـرـىـ فيـ عـلـاقـةـ العـبـرـيـةـ بـجـغـرـافـيـةـ  
المـكـانـ وـعـدـدـ سـكـانـهـ يـقـولـ مـنـهـاـ مـثـلاـ إنـ مـصـرـ لـاـ يـكـثـرـ فـيـهاـ ظـهـورـ العـبـرـيـينـ  
لـأنـهاـ بـطـحـاءـ سـهـلـةـ لـاـ جـبـالـ فـيـهاـ . . . وـيـسـتـشـهـدـ عـلـىـ زـعـمـهـ بـرـأـيـ رـيـنـانـ فـيـ

تاریخ مصر القديم إذ يقول : « لا ثائر من دعاة التطور ولا مصلح ولا شاعر عظيم ولا فنان ولا باحث علمي ولا فيلسوف ، كلا ولا وزير عظيم يلقاء في تاریخ مصر القديم . ففي هذا الوادي الكثيب وادي الذي الواصب غربت ألف من السنين على أهل مصر وهم يزرون الأرض ويحملون الصخور على ظهورهم . ينشأ فيهم عمال موظفون يعيشون عيشة وادعة لا فخار عليها . وحيثما يمتد لا يقع نظرك إلا على مهاد مستو من الأخلاق والعقول المتوسطة في كل مكان !! » .

وعلى ما في مذهب لمبروزو من التطرف جاء نوردو فغلا في تعميمه وخلط بين تعليل الشيء وتفنيده . ونسى أن مجرد رد الشيء إلى عنته لا يجيز لنا نفي فضائله وغمط آثاره ، وتصرف في المذهب فقال إن اختلال التوازن الذي وصفه لمبروزو إنما هو شأن العبريات الفاسدة العقيمة أو التي لا ينتفع منها إلاضرر ، أما العبريات الصحيحة الصالحة فلا يشاهد عليها شيء من البدوات المنحرفة أو النزعات المتناقضة بل ترى على حالة لا ينكرها العرف ولا يشتم منها شذوذ واختلاف .

وعلى هذه الفكرة بنى نوردو كتاب « الأضمحلال » أو الانحطاط فأناجي فيه على طائفة كبيرة من أعلام المفكرين وفحول الشعراء والأدباء الذين اشتهر ذكرهم في عصره والعصر الذي قبله .. وقسم أدباءه - أو قل مرضاه - إلى طبقتين : طبقة عالية تخفي فيها أغراض المسرح بعض الخفاء وأخرى واطئة لا تمتاز في شيء عن سائر المعتوهين والأمساخ . واستخرج من معاني أشعارهم ومضمون سطورهم دلائله التي خالها أمراضاً شاهدة عليهم جميعاً بالمسخر وفسولة الطبع . فمنهم فيما زعم مجاني الأنانية ومنهم أسرى الشهوات والمصابون بالاضطرابات المخية والنخاعية ومنهم البله

والسوداويون والمعذبون بالصرع والوسواس والمهوسون في الدين أو العصبية والمتقشرون المولكون بتعذيب نفوسهم وتنغيص لذاتهم والناشرون على العرف والأداب ، وكثير من أمثال هذه الأدواء التي أرسلها في صفحاته بسخاء من ذلك القلم المنغمس في كتابة التفسيرات وأوراق الأدوية !! وقد تخلص كل أعراضه في ظاهرتين اثنتين هما العجز عن حصر الذهن وسوء نقل الحواس والأعصاب عن مؤشرات البيئة ، أو عدم الإحساس بالأشياء على حقيقتها .

ولتعليق إعجاب قراء العصر بأولئك الأدباء والمفكرين رمى نوردو الطبقات القارئة كلها وبعضاً من الطبقات الأخرى بالضعف واحتياط الحسن ، وعزا ذلك إلى جلبة الحياة في العصور المتأخرة وضوضاء المصانع والسكك الحديدية وإجهاد النفس بالأعمال الفكرية من كتابة وقراءة تزداد بازدياد المطبوعات المطرد في الحضارة الحديثة ، والعجلة الدائبة في كل عمل وإدمان معاقة المخدرات والمنبهات وإلحاح ذلك كله الحالاً مؤلماً على الأعصاب يزعجها ويفسد إحساسها ، فيتركها أبداً متفرزة أو منهوبة لا يرضيها من القراءة إلا ما فيه تهذئة كاذبة هلياجها أو تحريض مفتعل همودها . فتفضل الوهم على الحقيقة والنادر المختلق على الواقع المأнос والشعوذة على المعرفة والنزوات الطارئة على الخروالج الطبيعية .

ولسنا نعني أن الكتاب خلا من الصواب ولا أنه قليل القيمة في بابه ، فإنه تضمن بغير شك صواباً جماً وأفاد في انتقاد بعض الرعونات التي كانت فاشية لعهد ظهوره فائدة لا تقدر . ولكننا نريد أن نقول إنه حيث يكون صواب الكتاب في الحكم متيناً ظاهراً فهناك تبطل الحاجة إلى التحليل الطبي ويشارك الطبيب وغير الطبيب في النقد والاشمئاز !

وحيثما اشتدت حاجة المؤلف إلى الفحص الطبي قل الصواب وكثير الخطأ . وهذا محك كنا نعرض عليه أحكام الكتاب أثناء قراءته فكنا لا نخطئ أن نطلع منه على مواطن العدل والجور في كل باب . ولا غرابة في ذلك فإننا لا نظن القارئ في حاجة إلى استشارة طبية ليميز له الطبيب بين ما يجب أن يعجبه من الكتب والقصائد وما يجب أن يمجه ويزهد فيه !! وإذا كان الأكل لا يحتاج إلى استشارة الطبيب في كل ما يأكل من الأطعمة التي يسمع فيها رأي الطب فأولى بغذاء العقول أن يكون أجراً من ذلك على دولة الأطباء !

وقد يؤخذ على نوردو في بعض المواقف شيء من التناقض الجدي في أساس فكرته . مثال ذلك أنه كثيراً ما عاب على الشعراء والكتاب أن يجعلوا أبطال قصائدهم ورواياتهم من المرضى والممرورين كما يستدل على ذلك من أقوالهم وموافقهم . يعيّب عليهم ذلك مع زعمه أن ضعف الأجسام والعقول كاديكون آفة العصر كلها واعتقاده أن حسن التعبير عن أحوال البيئة أو بعبارة أخرى أن تلقى المؤثرات على حقائقها هو آية المزاج الطبيعي والعقريّة القوية . فهل كان على أولئك الشعراء والكتاب أن يجعلوا أبطالهم من الأشداء العقلاء في عصر أكثر من تصادفه فيه ملتاث العقل مدحول الجسد كما يقول في كتابه ؟؟ لا إنها هي حالة من اثنين . إما أن يكون أولئك الشعراء والكتاب أصحاب العقريّة فينقلوا أمزجة أبطالهم المرضى على حقيقتها فلا تشرّب عليهم ، وإما أن يكونوا مرضى العقريّة فيعكسوا أمزجة أبطالهم ويدلّوهم من الضعف قوة ومن المرض صحة ، وما هم بناجين على الحالين من مبضع نوردو وتوصيفاته .

وما يؤخذ على نوردو - وقد ينقض دعواه من أساسها - أنه استثنى

جماعة من المحدثين والقدماء أعفاهم من نقده وذكر أسماء بعضهم فأشار إليهم بالثناء وأكبر فضيلهم وضرب بهم المثل على سلامة العبرية التي يجدها . ولو أنك رجعت إلى تواريخ هؤلاء الذين اصطفاهم نوردو لما عسر عليك أن تجد فيهم من المغامز والغورات شبيه ما وجده هو من مغامز مجانيته وغوراته . فجيتي الشاعر الألماني وهو من استثنائهم ومدحهم في هذا الكتاب وفي غيره - قال عن نفسه « إن مزاجه يتراوح بين الفرح الشديد وغم السوداء » وقال إنه « يلمع القاتل في أعماق نفسه » ومن كلامه « انه لا بد للشاعر من أثر من تهيج الدماغ » وهو من المبكرين في الناء فنظم الشعر واخترع القصص في التاسعة من عمره ، واشتهرت نوادره في الحب فها مرت به فترة من طفولته إلى شيخوخته إلا على حب جديد ورافقه هذا الشغف إلى سرير الموت فكان آخر ما تمثل له في سكريات الموت صورة امرأة حسناء ! ولم يخل من الخرافات والوهن فقد كان يجرب بخته بما يحكى الأعيوب الأطفال ولا يخفى اهتمامه بالسحر والطلاسم ورموز الأسرار على من قرأ روايته الكبیرتين « وهلم میستر » و« فوست » . وقد ذكر لنا في الرواية الأولى قصة شاب شغف بعشق اخته ، وظهر خاطر الانتحار في رواية من أول تأليفه وكثيراً ما خامر في أيام حياته ؛ وكان لا يطيق الضوضاء فكان يروض أعصابه على اختاتها بسباع الأجراس الضخمة عن كثب ، ومات بعد أن نيف على الثمانين ولم يكن له غير ابن وحيد عوجل قبله فمات في شرخ الشباب .

وتنيسون . وهو عبرية أخرى من عبريات نوردو السليمة ، قد بلغ من العمر ما بلغه جيتي ولم يعقب غير ولد واحد . وكان معروفا بفرط الحياة وحب العزلة . وقد وصف النقاد خير قصائده « مود » فقالوا إنها شعر جنوني مريض وقال تنيسون نفسه في وصف عاشق مود « إنه

نفس شعرية مختبلة » واشتهر هذا الشاعر طول عمره بالخشوع الديني والنزعة الصوفية .

وشكسيير لا نعلم من سيرته شيء الكثير ولكن مضاهاة توقعاته تدل على رعشة عصبية وقراءة أغانيه تدل على ميول جنسية غريبة وما يروى عن أخبار نسله وسنه لا ينبيء عن وثاقة في التركيب ولا شيع من الحياة - وما لنا ولهؤلاء البعداء عنا ؟؟ أليس صاحبنا نوردو قد جاوز السبعين ولم يعقب غير بنت واحدة ؟ أو لم يقرض الشعر و يؤلف القصص وهو طالب صغير في المدرسة لم يتجاوز الثانية عشرة ؟؟ وهل هذا على رأيه من الأدلة على تركيب عادي أو مزاج سليم ؟؟

وإنه لمن العجيب حقاً أن يعزب وجه الصواب عن نوردو في هذه المسألة فينسى أن المواهب الممتازة غير العادية لا بد لها من مظاهر في الجسم غير عادية كذلك . ولو كان نوردو من ينكرون ارتباط الحالة العقلية بالحالة الجسمية أو يجهلون تأثير كليةما في الآخر لفهمنا منحاه . أما وهو لا ينكر ذلك ففي أي صورة يا ترى كان يريد أن تبرز مواهب النوازع العقريين على أجسامهم ؟؟ أكان يريد أن يرى لهم أضعاف مالناس من بسطة الجسم وقوته ؟؟ أكان من اللازم عنده أن يكون إزاء كل تفوق في العقل تفوق مثله في الجسم فترى العقريين في أحجام الفيلة أو أكبر ، وفي بأس المزدة الذين نقرأ عنهم في الأساطير أو أشد بأساً ؟؟ لا نظن أحداً يخطر بباله هذا التصور وإنما الاختلاف الوحيد المنتظر ظهوره على مزاج الجسم من أثر اختلاف المواهب العقلية أو النفسية هو اختلاف في الأطوار والعادات وبنية الجسد . ولا بدعا في ذلك ولا كان بعيداً على نوردو أن يلتفت إليه ؛ الا أنه أراد أن يكسب رأيه الصبغة العلمية فخالف العلم

ولو أنه قصره على النقد الأدبي لواسع الأدب كل صوابه . وضحي بالتحقيق في سبيل القوة فكان محارباً غازياً لا قاضياً متورعاً ولو أنه توخي الاعتدال لأنصف وأصاب .

ولكن لا تكون لكتابه هذه القوة التي جذبت إليه الانظار !!

\* \* \*

أما كتاب «الأكاذيب المقررة في المدينة الحاضرة» فحملة أخرى لكن على المجتمع لا على الأدباء . فضح فيها نوردو كل ما ظهر له من أكاذيب الحضارة الأوروبية وأكذوبة الدين وأكذوبة الحكم الملكي المطلق وأكذوبة الزواج والأكذوبة السياسية والأكذوبة الاقتصادية وما إلى ذلك . خشيت الملك المستبدة سطوة هذا الكتاب العاتية فأمرت حكومة النمسا وال مجر وطن نوردو بمنع دخوله إلى بلادها وكذلك فعلت الروسيا . وكان نوردو حين أصدر كتابه هذا في الرابعة والثلاثين من عمره فكان عظيم التفاؤل كبير الأمل في مستقبل الإنسانية ، فتنبأ بمجيء عصر تمحى فيه العيوب الشائعة في حضارة العصر وتتحمل محلها حضارة قائمة على الحب والإخاء والتضامن بين الناس وقال في ختام كتابه : «إنني لأنظر إلى هذه المدينة مدنية اليوم التي شعارها التشاوؤم والأكاذيب والجحش فرارها توارى وتختلفها مدينة أخرى قائمة على الحق والسعادة . يومئذ تصبح الإنسانية حقيقة واقعة لا فكرة مجردة . فطوبى للأجيال القادمة التي سيكون من نصيبها أن تحيى في جو المستقبل الصافي مغدقه عليها أنواره المشرقة . إنها ستتحيا من ذلك الإنماء الدائم في أفق من الصدق والمعرفة والصلاح والحرية . . . » .

ومن أمثلة نقده في كتاب الأكاذيب قوله عن النظم الديمقراطي إنها

أكذوبة سخيفة ؛ لأن الحكم في الأمم الديمقراطية لا يُؤول إلى أشرف الناس نفسيًا وأعظمهم كفاءة وأرصنهم لبًا وأخلصهم غرضاً ولكنه يُؤول إلى أصفق الناس وجهاً وأكبرهم دعوى وأعزهم جاهًا وأكثرهم مالاً وأقدرهم على شراء أصوات المنتخبين والتغريير بالجمهور . ولن يست حكومة الديمقراطية بحكومة الشعب كما يقولون ولكنها هي حكومة فئة قليلة من ذوي المطامع المقتدررين على تنظيم الأحزاب ونشر الدعاوة ومخادعة الجمهور واستجلاب الأعوان بالوعود والمكافآت والمناصب . فالديمقراطية طراز جديد من الحكم المطلق القديم ، أو هي خمرة عتيقة في باطية جديدة .

وهذا كله حق لا غبار عليه غير أنه لا يقدح في أساس الديمقراطية ؛ لأن أساسها تمثيل الشعب وليس تمثيل الشعب أن يكون نوابه أفضل الناس وأعظمهم ذكاء وعلماً ولكنه جمع صورة مصغرة من كل ما في الشعب من علم وجهل ومن خير وشر ومن فضائل ومثالب . وخير علاج للنظم الديمقراطية هو تهذيب الشعب وضبط وسائل التمثيل . فإن كان الشعب لا يتهدب فاللوم عليه لا على طائق حكمه ، وإن كانت وسائل التمثيل لا تضبط فالتصدير راجع إليها لا إلى فكرة التمثيل في أساسها .

\* \* \*

والزواج مثل آخر من أمثلة الأكاذيب المقررة في المدينة الحاضرة . لأن الأصل في الزواج الانتخاب الجنسي المنظور فيه إلى المزايا الطبيعية في الرجل والمرأة . أما في المدينة الحاضرة فليس الزواج كذلك . لأنهم يجعلون للعلاقة بين الجنسين أغراضًا غير حفظ النوع وترقيته ويقدمون المزايا العرفية المصطنعة على المزايا الفطرية . فالشيخ الفاني صاحب المال

الجزيل والخطام الكبير مقدم على الشاب الجميل الفقير ، والأرملة الغنية مقدمة على الجميلة الفتية ، ولكي يكون الزواج حقيقة لا أكذوبة يقول نوردو :

« يجب على المجتمع أن يعول المرأة فهي عتاده الذي يدخله للفاقة الاجتماعية وال الحاجة الطبيعية . لأن لكل من الجنسين عملاً يقوم به لصلاح النوع ، فعمل الرجل اكتساب القوت أي صيانة الجيل الحاضر . وعمل المرأة إنتاج الذرية أي إعداد الجيل القادم ، وهي عدا هذا القطب الذي يدور عليه الانتخاب الجنسي والجائزة التي ينالها السابق بين المتنافسين في سباق ذلك الانتخاب . ونتيجة هذا التنافس ترقية النوع وتحسينه لا حالة » .

« فعل المجتمع أن يربيها في صباها ويتعهد بها بعد ذلك بالإنفاق عليها سواء أكانت في بيت أبوها أم في سكنها وينبغي أن يرى المجتمع من أكبر العار عليه أن تختزن امرأة - فتية كانت أو عجوزاً وحسناً أو شهاء - بضائق الفاقة » .

« إن أمة تقام دعائهما على هذه القواعد وتستيقن نساؤها أنهن مكفيات المؤونة غنيات عن الكدح لأنفسهن والاشتغال بطلب خبزهن سواء في العزوبة والزواج ، وأن مجموع الأمة يتولى تربية صغارها وحفظهم ولا يظن الرجل فيها أنه قادر على أن يشتري من النساء بقدر ما لديه من الدراهم ، لأن الجوع وسيطه في البيع . نقول هذه أمة يتزوج نساؤها طوع انعطافهن الصبيح ويندر أن تنظر فيها العين بكل بلغت أرذل العمر أو شيخاً ما زال أعزب في الصغر وال الكبر وإن كان :

في وحدة الرهبان إلا أنه لا يعرف التحرير والتخلص

« وفي مثل هذه الأمة يستعصم الناس فلا يرتكب قبائح الفسوق غير صنف ممسوخ الطبائع لا يطيق حياة في غير جو النقص والرذيلة ولا يرجى من سلائدهم الطائشة نفع كثير أو قليل لأمتهم أو لنوعهم » .

« ومتى بطل النظر إلى المصالح المادية في أمر الزواج وعادت المرأة مختارة في ميلها غير مضطرة إلى بيع نفسها . وأصبح الرجال يتنافسون على إثارة ودها بذواتهم لا بأموالهم ووظائفهم . فحينئذ يصبح الزواجحقيقة نافعة لا أكذوبة كما شاهد في عصرنا هذا . وهنالك ترفف روح الطبيعة السامة على الزوجين وتبارك كل قبلة من قبلاتهما . فيوضع الولد محظياً بهالة من حب أبيه وتكون هدية يوم ميلاده تلك العافية التي يورثها ذريتها زوجان كلاهما مستجمع من صفات جنسه ما يحبب فيه قرينه » .

نقول نحن : ولو نفذ اقتراح نوردو لكان خير عاصم للزواج من آفات الحاجة وأصلاح مجده للانتخاب الجنسي وأنجع دواء لضعف النسل ولكن هل تراه ينفذ في وقت قريب ؟؟ لقد يلوح لنا أنه ليس بمستحيل فقد ينفذ ولو بعد زمن طويل .

وليس ما تقدم كل أكذوبة الزواج عند نوردو فإنه يعد من أكاذيبه هذا الوفاء الذي يعبر العرف كلا الزوجين على مراعاته ولو تباغضا وطال بها العمر ، ولافائدة للنوع من هذا الوفاء لأن الوفاء بلا حد ولا قيد ليس من طبائع النفس ولا هو من مألفاتها . وإنما يصبو المرء إلى الاستيلاء على قلب الحبيب بلا شريك فيعود لو يملؤه وحده . وليس شيء أرضي لاثرتنا وأدعى لتكتميل شخصيتنا من أن نبصر صورتنا مرسمة في مرآة نفس أخرى ، فذلك الذي يجعلنا نرتفع الوفاء المطلق من نحب ونهاي . ولو كان الوفاء في الحب من مقتضيات الطبع لوجب أن يطلب من الزوج بقدر

ما يطلب من الزوجة ، ولكن مطعم من مطامع الأثرة فكلما كان ذو الأثرة أقوى كان أكثر توقعاً للوفاء من غيره . والرجال أقوى الجنسين فهم يلزمون النساء ما لا يلتزمونه من الإخلاص والوفاء .

كذلك يقول نوردو . ولسنا نميل إلى مناقشته في رأيه عن سبب التفاوت بين ما يطلب من الجنسين من واجب العفة والوفاء ، فإنه لا خلاف في أن القوة هي قوام الآداب التي فرضت على المرأة أن تظل أمينة لزوجها ولم تفرض مثل هذه الأمانة على الرجل ، أو هذا هو منشأ التفاوت في أيام الهمجية على الأقل . بيد أننا متى تعدينا أيام الهمجية إلى نظام الزواج الحديث في المدينة وجدنا إنصافاً كبيراً وحكمة بلية في التفاوت بين واجبات الرجل وواجبات المرأة من هذه الناحية ، وألفينا العدل المترهل يقضي بأن تكون المرأة أحوط لعرضها من الرجل لأنها تضره بالخيانة أكثر مما يضرها . فللمرأة إذا خانت زوجها نسبت إليه نسلاً غير نسله وغشته في حبه لأبنائه وهو أمس العواطف بنفسه بعد حب حياته ، أما الرجل فلا يغش زوجته مثل هذا الغش إذا اتصل بغيرها . فلا إجحاف ولا استبداد بالمرأة في التفاوت بين واجباتها وواجبات الرجل ، وليس يحق لها أن تغضب من خيانة زوجها كما يحق للرجل أن يغضب من خيانة زوجته .

وقد كان بودنا أن نوفي القول بإسهاب في آثار هذا الأديب العالم الخطيب . ولكننا كتبنا عنه ما فيه الكفاية للقراء في صحيفة يومية ، وسنختتم الكلام عليه بالكلام على كتابه هذا الذي كان فاتحة آثاره الكبيرة وخطوه بل وثبيته الأولى إلى الشهرة . فبُرّغت فيه مواهبه البارعة في

صبيحتها وبدت طوالع ذلك الحذق الخلاب في التحليل النفسي :  
حذق تجلى بعد ذاك على أنه في كتابه « النمائض » وقيل إنه سبق فيه علم  
النفس بعده سنين ، ولكتاب الأكاذيب مزية أخرى لا ترى على هذه القوة  
في بقية كتبه لأنه أودعه يقين الشباب وإقبال التفاؤل . ولو لا هذا اليقين  
وجريدة في نوردو صحبته طول حياته لكان الأولى به أن يسمى « الحقائق في  
سبيل التطبيق » بدلاً من « الأكاذيب المقررة » . لأن كثيراً من الأكاذيب  
التي أوردها فيه إنما هي حقائق يخالطها الزغل عند التجربة -  
كالديموقراطية مثلاً - وأين هي الحقائق الاجتماعية التي تركها التجربة على  
صفائها ؟ ؟ أليس من الحقائق الرياضية - وناهيك بدقتها - ما يختلف بين  
الأوراق والأعمال ؟ ؟



## القرائح الرياضية والتدین<sup>(١)</sup>

لصديقنا الأستاذ المازني رأي في التصوف وعلاقته بالملكة الرياضية ساقه في كلام شائق عن عمر الخيام وقدم له برأي « فتر جيرالد » الذي أخرج الخيام من زمرة المتصوفة لنبوه عن سمتهم وسخره من رياضهم ، ولبعض المتصوفة لسلكه ورميهم إيه بالكفر والزندقة . ثم زاد صديقنا فقال : « على أنه كانت له موهبة تتأى به عن انتصوف ، ذلك أنه كان رياضياً بارعاً وما يذكر له في هذا الباب تنقيحه التقويم السنوي تنقيحاً ظهر في من الحدق والأستاذية ما أطلق لسان جيبون المؤرخ الانجليزي بالثناء عليه . وله كذلك طائفة من الجداول الفلكية مؤلف في علم الجبر بالعربية . والذهن الرياضي مجاله وعمله ضبط الحدود والمحصر وتعليق النتائج بأسبابها والمعلول بعلته وهو عمل يتطلب من الدقة والعنابة والترتيب والتبويب ما لا يطيقه أو يقوى عليه ذهن المتصوف ومن العجيب أن فتر جرالد لم يفطن إلى دلالة هذا ولا خطر له أن يسوق هذه الحجة فيما ساقه لتبرئة الخيام من التصوف » .

ولصديقنا الفاضل وجهة في الرأي الذي نظر اليه ولكنه رأي يخالف ما نعتقد ونشاهده من طبيعة الذهن الرياضي ولا نخالنا نجد ما يؤيده في

(١) البلاغ في ١٩ فبراير سنة ١٩٢٣ .

الذين نعرفهم ونسمع بهم أو نقرأ عنهم من طوائف المهندسين والمشتغلين بالعلوم الرياضية وما هو من قبلها من العلوم . فالذى نعتقد أن الذهن الرياضي أقرب الأذهان إلى التدين والإيمان بالغيب وأبعدها عن رد العقائد إلى علل في الأشياء الخارجية . وتلك طبيعة قد تستغرب ويظهر عليها لأول وهلة مسحة من التهجم والمحاجة ولكنها تطرد مع المعروف من طبيعة العلوم الرياضية والمعهود المخمور من أوصاف الأشخاص فيها . وكثيراً ما رأى الناس عندنا رجالاً من جهابذة المهندسين يميلون إلى التصديق بالرقي والتلذذ والتلذذ وينخدعون لترهات الدجالين وأباطيل السحرة والعرافين ويتوسلون بالأولياء والأشياخ في قضاء لباتهم كما تفعل العامة . فيعجب الناس بذلك أشد العجب ولا يهتدون إلى التوفيق بين هذه الخلطة وما يعرفون في أولئك الجهابذة من رجاحة العقل والرسوخ في العلم وجودة النظر في المسائل التي يطلبونهم فيها ؛ ويعدونه تناقضاً وما هو بتناقض ولكنه شيء له سببه في منطق هذه الأذهان وطريق تفكيرها . ولو رجع كل منا إلى أيام الدراسة لا يستطيع أن يلم بشيء من خصائص القريمحة الرياضية فيما يذكرهم من رفقاء الذين اظهروا تفوقاً خاصاً في دروس الرياضة ، وهي في الغالب خصائص بينة ملحوظة يمكن جمعها وتلخيصها في خلة واحدة : هي اشتغال بداخل الفكر عن الأشياء الخارجية واستغراق في القضايا العقلية قد يذهب صاحبها عن شؤون المعيشة وأحوال العالم ، ويجدر أن نجعل شرح هذا الرأي موضوع مقالنا اليوم فإنه موضوع طريف مفتوح للمساجلة .

\*\*\*

تنقسم معلومات الإنسان من وجهتها العامة إلى قسمين : حقائق  
 خارجية وحقائق ذهنية .

ونعني بالخارجية ما يقابل كلمة ( Objective ) وهي كلمة توصف بها الحقائق التي تستفاد من ملاحظة الأشياء الخارجية والتي يمكن تحصيصها باستقراء هذه الأشياء وترتيبها وتجربتها . وتدخل في هذه الحقائق علوم الطبيعة على اختلافها من علم يبحث في الحيوان أو في النبات أو في الجماد ، أو على الجملة كل ما يقيده الحس من المشاهدات التي يقوم عليها البرهان من استقراء ظواهر الكون ، ولا بد للمشتغلين بتحصيل هذا النوع من الحقائق من دقة ملاحظة وملكة مغودة أن تحصر الفكر في مراقبة هذه الأشياء ورد بعضها إلى بعض وأن تلتمس منها تفسير عللها والنوايس التي تؤثر فيها .

ونعني بالذهنية ما يقابل كلمة ( Subjective ) وهي كلمة تطلق لوصف الحقائق التي يقوم البرهان على صحتها من بديهة الإنسان ولا يتوقف العلم بأولياتها على المشاهدة والاستقراء . ومنها أصول الحقائق الرياضية أجمع وأصول المنطق والفلسفة الإلهية ، ويلحق بها كل ما هو وجداً في الدنيا من المعارف والفنون حتى الموسيقى ، فانها في سماتها العالية ما تختلف كثيراً عن كونها معاني موحة وأريجية ملهمة .

ولهذا تتanax فروع هذه الحقائق أحياناً وتتألف العلوم التي تبحث فيها وتتقارب الملوكات التي تكون في المشتغلين بها . فيكثر من يجمع بين الفلسفة والرياضية ولا يندر أن ترى من يجمع بينهما وبين الموسيقى معاً . فالفارابي مثلاً كان فيلسوفاً رياضياً مبتكرأ في الموسيقى ، وفيشاغوراس أقدم فلاسفة ما وراء الطبيعة عند اليونان كان يبني فلسفة الكون كله على النسب الموسيقية بين الأعداد . وقد مر بمصر قبل أيام نابغة من أفذاذ الرياضة هو البرت اينشتين صاحب فلسفة ( النسبية ) التي دهمت الناس

بعد في تعريف الوقت والفضاء يكفي أن نذكر منها أن الخط المستقيم قد لا يكون أقرب موصل بين نقطتين . . . وهو فيلسوف رياضي وموسيقار بارع في العزف على القيثار .

وليس يخفى الشبه القريب بين ملامح العظماء من الفلاسفة والرياضيين وملامح العظماء من نوابغ الموسيقيين . فقد تلتيس عليك صورهم حتى لا تكاد تميز بعضهم من بعض ولا سيماء في نظرات العين وسعة الجبهة وارتفاعها . وما كان ذلك كما ترى إلا لاتصال ملكاتهم وغلبة الوجدان عليها جيئاً .

فاعتاد الرياضيين على البديهة أكثر من اعتقادهم على الحس واللحظة ، واستعانتهم بالفرض أكثر من استعانتهم بالتجربة ، وموقفهم أمام المجهول موقف من يسلم به فرضاً ولا يستبعد فيه أي شيء . وهذا سر تدینهم وإخبارتهم وميلهم إلى تصديق المعجزات والخفايا وما شاكلها مما يلي البديهة الغامضة ولا تكاد تجتمعه بظواهر الأشياء صلة أو يربطه بالحقائق الاستقرائية سبب . وفي عصرنا هذا لم يشتهر أحد من الرياضيين كما اشتهر أوليفر لودج الإنجليزي وفلامريون الفرنسي وأديسون الأمريكي ، وكلهم من أعظم علماء الرياضيات وكلهم متovan في إثبات أسرار الروح وكشف غومض الاستهواء وإماتة الحاجب عن الغيب ، حتى اشتهروا - ولا سيماء الأولان منهم - بتقدیم البحث في هذه الأمور على كل بحث سواه .

وقد بدأ تاريخ علم الحساب في اليونان على يد رجل جعل العلم تحلة ذات شعائر ومراسم وصلوات ، فكان يأخذ تلاميذه بصنوف من الرياضيات الدينية ويستهرب طباعهم بالصبر على كثير من العبادات

الشاقة والتكليف التي كان يقلد فيها كهنة المصريين في شعائرهم وطهاراتهم البالغة في التتطس والتعميد ؛ وكان يعد التلاميذ للفلسفة بدراسة الموسيقى ثم لا يقبلهم في عداد مريديه المقربين حتى ييلوهم ذلك البلاء الديني العسير الذي كان يفرضه عليهم ويترقى بهم فيه طبقة بعد طبقة ، وهذا الرجل هو فيثاغوراس الذي تقدم ذكره ، والذي بقيت فلسفته سرّاً من الأسرار لفطرت تكتمه لها وخرج مريديه من إذاعتها فطلت مطوية في الصدور والأدراج المقدسة حتى نشرتها المدرسة الأفلاطونية الجديدة في الإسكندرية بعد عدة قرون .

\*\*\*

والرياضيون أقدر الناس على إيجاد النسب الذهنية المحدودة التي تدركها الواقعية وتستحضرها البديهة ولكنهم قلما يفطنون إلى النسب الدقيقة والعلاقات الموزعة التي تربط بين الأشياء الظاهرة . ولهم في ذلك طريقة تفكيرية تضحك أحياناً لخلطها بين حقائق الذهن وحقائق العالم المحسوس . وأذكر من فكاهات هذه الطريقة أن مهندساً مشهوراً كان في بعض الدواوين التي اشتغلت بها وقع مذكرة فكتب في توقيعه « لم كان » وهي غلطة كان يكررها كثيراً ولكن الكاتب الذي عرض عليه المذكرة في هذه المرة كان ضئيناً بمحصوله في النحو فلم يغتفر لها فابتسم وقال متأدباً : ( يا سيدي البasha يحسن أن نكتبها « لم يكن » لأن « لم كان » خطأ . فنظر إليه المهندس الكبير مغضباً ورفع رأسه واضطجع في كرسيه ثم صاح به : ماذا تقول ؟ ! أعلك أنت الآخر من الحزب الوطني ! ) سمعنا بذلك الحوار النحوي السياسي فاستغرينا الرابطة التي ربطت في ذلك الذهن الرياضي بين مبادئ الحزب الوطني وتصحيح غلطة

نحوية . . . وبعد تخمين طويل عثنا بشبه صلة تربطهما وقلنا لعل المهندس ساحم الله جمع بينهما بجامعة الحزلقة . فالحزب الوطني متحدلق لأنه لا يريد أن يترك الأمور تجري في الدنيا كما تركها الله وذلك الكاتب المسكين متحدلق لأنه لم يقنع بلم كان التي درج عليها الأجداد والأباء .

\* \* \*

ونعود بعد هذا الشرح إلى الخيام لنسأل هل هو متصوف ؟ ولنا سؤال نسأله قبل ذلك ما هو التصوف ؟

فقد اخطأ معظم كتاب العرب فهم التصوف لفظاً ومعنى . فاما لفظه فحسبوه عربياً وذهبوا يصرفونه ويبحثون في اشتقاقه من الكلمات العربية ، فمنهم من ظن أنه من الصوف وأن المتصوف هو من يلبس الشعر لأنه كان لباس المتخشين المتورقين من النساء وأبناء الطريق . ومنهم من ظنه من المصادفة وتعلموا في تخرجها فقالوا « صاف فصوفي لهذا سمي الصوفي » ومنهم من زعم غير ذلك في أصل الكلمة وكله حدس وتمحيل والصواب ان الكلمة يونانية بمعنى الحكمة الإلهية من « Θιόσ » اي الله و « Σοφία » اي الحكمة . وهي كلمة شائعة الى اليوم في اللغات الأوربية بهذا المعنى ( Theosophy ) .

وأما معنى التصوف فكان في مبدأ الأمر البحث والتظاهر والاستهداء فحرفوه وزادوا عليه حتى صيروه هياماً وتجبرداً عن الدنيا والهسا للقدرة على تصريف قوى الطبيعة وتسخير العناصر والإتيان بالخوارق والكرامات . ثم ما زالوا يبعدونه عن قصده حتى التبس بالباطنية ونزيد بها هنا ما يقابل كلمة ( Mysticism ) عند الأفرنج ولعلها أقرب ترجمة لها في العربية لأن أصل الكلمة اليونانية من التبطن والغموض أو الخفاء .

والخيام لا يعد من المتصوفة المتعبدين ولا من المتصوفة الذين يرمزون بالخمر والحان إلى غير معناها الصريح ويكونون بالوصول عن الوصول أو باللذات عن الف gioضات الربانية ؛ ولكن إذ أريد بالتصوف روح التدين والاستهداء والغوص على أسرار الحياة فمما لا ريب فيه أن الخيام متصوف مطبوع في سويدة قلبه على التدين ولو جاء شعره كله طافحاً بذكر الخمر والتغني بمعنة الجسد .

وتفسير ذلك أن العاطفة الدينية إنما تعرف في صاحبها من اشتغال باله بأمر الدين وامتلاء نفسه بالشوق إلى حقيقته . وليس من الضروري أن نترقب ظهور هذه العاطفة في أعمال العبادة والنسك والتسبيح لا في غيرها من مظاهر النفس الإنسانية التي لا حد لها . فقد تبدو لك عاطفة التقوى في صورة من الهوس بالحاد تذكره بغيرة الغلاة من ذوي العصبية الدينية ؛ وقد تبدو في صورة أخرى يوشك أن لا تفرقها من التهتك والإباحة . وكذلك كان تدين الخيام .

فانظر إلى شعر الخيام ماذا تجد فيه ! تجد رجلاً يفتأً يعيد عليك نعمة واحدة ولا يعدو في جملة رباعياته أن يقول ما فحواه : « لقد بحثت حتى أنساني البحث فما ظفرت من الصواب بنصيب . طلبت الحق في أسر الدين فأعاني طلابه . طرقت صوامع النساك وغضيت مجالس الحكاماء فخرجت منها كما دخلت ولم أجد في كل ما قالوه وكتبوه بغية نفسي ولا انتفعت منهم بما يشفي غلتني ويطفىء شوقي . سألتهم المداية ولا هداية عندهم ولا عند غيرهم وأأسفاه ! فلنسل إذن بالخمر عن ذلك السر الذي ضللنا طريق مفتاحه ففقدنا بفقده أمل الحياة ، لا خير في الدنيا بلا عقيدة في الضمير فلتركها لأهنهما ولنغن عن حطامها وجاهها ومجدها الكاذب

بكأس من خمر ورغيف من خبز وصفحة من كتاب ونظرة الى وجه جميل .  
ذلك بлагٍ من الدنيا لمن فاته سر الدين . . . .

أليست هذه خلاصة إلحاد الخيام وفحوى رباعياته وفلسفة الحياة  
عنه؟ فهل هذه طبيعة رجل لا خطير للدين في قلبه ولا مكان لأسرار  
الحياة من له؟ وهل هي طبيعة خلقت غنية عن الدين قادرة على أن تعيش  
بغيره وأن تفصل بين خلقائه وحقائق هذه الأشياء التي يحتاجنها الناس  
ويلتذونها ويرضيهم كل الرضى أن يستمتعوا بها مستقلة بذاتها منقطعة عما  
وراءها غير مكتريين لغاياتها ومضامينها ولا سائلين عن لبابها وحكمة  
خلقها؟ قد يكون ذلك حكم الألفاظ على الخيام أما السريرة فلا تخنكم على  
الرجل هذا الحكم ولا ترينا من صاحب الرباعيات إلا شاعراً فيلسوفاً عنه  
أمر الدين أياً عنایة واستثار الشوق الى العقيدة بفراغ قلبه فلها عز عليه أن  
يملاً ذلك الفراغ بما يرضيه ويقنعه صغرت في عينه الحياة ومال على الكأس  
يتخذ من السلوى عن الدين ديناً يحمل به وحشة الحياة ويدفع ملالتها .  
فإن لم يكن الخيام من قصدوا الرمز بالخمر الى المعاني الإلهية كما كان  
يفعل المتصوفة فقد رمز بها إلى تلك المعاني على غير شعور منه ؛ فهي عنده  
كالحرف الذي يرمي به الرياضي الى القوة التي لا تحصر على الورق . . . .  
وكأنما كان يختسيها ليروي بها من يقينه ما لم تروه النساء ؛ وليس مثل هذا  
يشرب المعاقرون الخمر حين يشربونها . وأقبل عليها يستروح نشوتها وما  
هي بالنشوة التي كان يختارها ويود أن يستروحها لو وجد بدلاً منها ولكن  
ما حيلة اليائس؟ أنها عوض يتعلّل به ولا بد للمرء من علالة .

كذلك تبدي لنا السريرة عجائب الوانها وأطيافها ؛ وتكتنی لنا بلغة  
الأصداد عن حقائق أصدق من حقائق الألفاظ والمعاني . فرب إيمان في  
كلمة كافرة ورب كفر في صلاة .

## الحرية والفنون الجميلة

### نظرة في معرض التصوير<sup>(١)</sup>

يُقاس حب الأمم للحرية بحبها للفنون الجميلة . لأن الصناعات والعلوم النفعية مطلب من مطالب العيش تُساق إلى الأمّم مرغمة مجبرة ، وضرورة من ضرورات النّزد عن الحياة تدفع إليها مغلوبة مسخرا . فالأمم كافة تحرث الأرض وترفع الماء وتحفر المناجم وتنشئ الأسواق وتبني على ذلك ما تبني من علوم في الزراعة والهندسة والاقتصاد لأنها محتاجة إلى ذلك كله لا حيلة لها في دفعه ولا طاقة لها بالتواني فيه والإعراض عن الحاج دعوته بل أمره . مثلها في ذلك مثل من يأكل الطعام لأنّه يجوع ومن يشرب الماء لأنّه يظمأ ومن يتذرّ باللباس لأنّه يحس لذعة القر ورعدة البرد ومن ينام لأنّه يشعر بالتعب ينهكه ويتمشى في عروقه وأوصاله ، ومن يعمل أي شيء لأنّه لا يملك أن يدع عمله ولا يختار ما يشتهر به ويريد به . وهذه عيشة لا يكون فيها الإنسان إلا عبداً للطبيعة مكتوفاً موثقاً لا يد يده ولا يرخيها إلا مجنوية بالقيد في حال المد والإرخاء . وإنما تعرف الأمم الحرية حين تأخذ في التفضيل بين شيء جميل وشيء أجمل منه ، وتتوق إلى التمييز بين مطلب محظوظ ومطلب أحب وأوقع في القلب وأدنى إلى إرضاء الذوق وأعجاب الحس . ولا يكون ذلك منها إلا حين تحب الجمال مظوراً أو

(١) البلاغ في ٢٦ فبراير سنة ١٩٢٣ .

مسموعاً وجائلاً في النفس ومثلاً في ظواهر الأشياء ، وذلك الذي عنيناه بحب الفنون الجميلة .

فلا يخدعنك صياغ الأمم باسم الحرية ولا تغرنك عظمة صناعاتها وارتقاء علومها . إذ الحق الذي لا مراء فيه أنه لا حرية حيث لا يحب الجمال ولا أنفة من الاستعباد حيث يطبع الإنسان على أن لا يطلب من الأشياء إلا ما يضطر إلى طلبه ، ولصورة واحدة قيمة تعجب بها الأمة وتجعل عملها أدل على حرية هذه الأمة في صميم طباعها من ألف خطبة سياسية وألف مظاهرة وألف دستور يشرع لها على الورق ولا عاصم له من نفوس أهلها ولا أثر لحقوقه في معاملاتها . وليس بالباحث حاجة إلى طويل بحث أو عظيم عناء في تعرف نصيب الأمم من الحرية والعزّة . إنما حسبي أن يسأل عن متحف من متاحف الفن فيها فإن لم يجده فقد عرف الحقيقة من أوجز طريق ، وإن وجده ففي تلك الدر التي يجد فيها أنا الضمين له أن يلمس من مخايل الأمة والدلائل على شعورها وخطرات نفوس أبنائها في لحظة ما يعنيه عن درس تاريخها وسبر حاضرها وإعانت الذهن في التكهن بمستقبلها . ولا سبيل البترة إلى الخطأ في حكم هذا المقياس ، إلا أن يكون الناظر قليل الخبرة بمقاديره وأوضاعه .

ولم ننس أن الإنسان مسوق إلى حب الجمال حين يحبه بسائق لا سلطان له عليه ، ولا نسينا أن التعلق بالجمال الحي ربنا بلغ بصاحبه أن يكون علاقة من علاقات الأسر المرض المرهق لا قبل له بالخلاص منها وانتزاع نفسه من رقبتها . ولكننا نذكر هذا ولا يمنعنا ذكره أن نرى فرقاً ظاهراً بين من يسوق إلى الاختيار والانتقاء ومن يسوق إلى الطاعة العمياء . فالإنسان في هذا العالم مسخر لا حالة حتى حين يختار ويريد

ولكنه إذا كان لا بد لنا من وصف بعض حالاته بالحرية والطلقة فتلك الحال لا تكون في أمر من الأمور أظهر منها في ميوله الفنية ورغباته التي لا دخل للنفع فيها . ولن ترى الإنسان أكمل حرية ولا أطلق إرادة مما تراه في موقف التمييز بين شيئين جمiliين كلاهما غير ضروري لجسمه وإن يكن محباً إلى نفسه .

ثم ينبغي أن نفرق أبعد التفريقي بين تمييز الجمال والتعلق بالشيء الجميل . فإن التعلق من المهوى ، والمهوى ضرب من الضرورة القاهرة . أما التمييز فلا ضرورة فيه أو هو أبعد ما يكون عن عسف الضرورة وجبروتها . فلا حرية إذن للإنسان أرقى وأكمل من حرية التمييز بين محسن الأشياء . ولا حرية لأمة ليس لها نصيب من الفن الجميل .

على أن للفنون الجميلة أيضاً مقياساً من الحرية لا يضل فيه القياس ، فذلك، أن تقول إنها كلما ازداد نصيبها من الحرية سمت طبقتها في الجمال والنفاسة ؛ وإنها كلما قل نصيبها منها ابتعدت عن طبيعة الفن الجميل واقتربت من الصناعات النفعية والمشاغل الضرورية . فلهذا كان التقليد في الفن قبيحاً مزرياً لأنه من العبودية لا من الحرية ، وكان الاكتفاء بالنقل عن الطبيعة أضعف مراتب الفن وأسخف مجدهاته لأنه من عمل الآلات الجامدة لا من عمل النفوس الحية الشاعرة ، ولا يكون الفن فتاً جميلاً عالياً إلا حين يصبح الطبيعة بصبغة النفس التي تراها وتمثلها للناظررين جامعة بين كمال الطبيعة وكمال الحياة . فلو أنك فتشت عن علة تجعل للتوصير الرمزي مكانه الأعلى بين فنون التصوير لما وجدت لذلك من علة غير وفرة نصبيه من حرية النفس ، ولا سيما حين يرمز إلى المثل العليا ؟ إذ كانت المثل العليا أرفع الآمال وكانت الآمال أظهر مظاهر

## الحرية الإنسانية .

\* \* \*

ولقد مرت بي أيام كنت أنكر فيها من حال أمتنا المصرية غلبة الضرورة على جميع مرافقها وتحكم الحاجة اللازمية في عامه شؤونها . كنت أراها أمة زرع وغرس لكنها لا تعنى بغرس الزهر وتحتاج إلى أن تستجلب العطر من بلاد قصية ليست بأخصب من مصر أرضاً ولا بأجود منها مناخاً ولا بأصلح منها لغرس الأزهار واستخراج الأعطار ، و كنت أرى مروجاً فيحاً ونبتاً ناضراً زاهياً وريباً عمياً فائضاً ولكن ليس في كل ما تنبته هذه الأرض السخية الروية من الفاكهة وحلوى الطبيعة ما يغنينا عن ثمار البلاد الأخرى مما يسهل غرسه في بلادنا ، فكنت ابتئس بهذه الكزازة النفسية وأقول : حتى في الطعام !!

نعم . فالطعام الصالح كله ضروري نافع للجسد ولكن من الطعام ما لا بد منه ولا اختيار فيه ومنه ما يستجمله الإنسان ويتشهاد ويستحليه . فنحن اكتفينا بالطعام الضروري وتركنا ما فيه لنا اختيار ، وأبينا إلا أن نكون مضطرين حتى في الاضطرار ، وإلا أن يكون الحشو والسخرة كل همنا من الطعام لا التلذذ والتفضيل والابتكار .

ولو دام على ذلك حال الأمة المصرية لوجب أن ن Yas من خلاصها وأن نحتسب فيها حظنا من الدنيا . ولقد دار بمنسي هذا الخاطر ببرهة طويلة فنظمت فيه شرعاً قلت فيه :

إعمل خبزك ما استطعت فإنه في مصر أنفس ما ابتغى الأحرار  
ما مصر بالوطن الذي تعلو به همم النفوس وتعظم الأوطار

أرض يجود البر فوق أديها للأكلين ولا يجود الغار  
وكان ذلك قبل ثمانى سنوات أيام كان كابوس الحرب العظمى  
جائماً على صدر مصر . غير أنني طويت القصيدة ولم أطبعها فيها طبعت  
من شعري وقلت : لم يكن ذلك شأن مصر فيها مضى فما يمنع أن لا يكون  
ذلك شأنها فيما يلي ؟ ولم تختلف الأيام ما أملت ، فلم نلبث أن رأينا  
بشائر للنهاية وطلائع للحرية لا يعد إرسال الأمل معها باطلًا أو  
غزوًراً . رأينا الرياض والبساتين تأخذ لها مكاناً من الحقوق ومن العقول  
يتسع عاماً بعد عام ؛ ورأينا بارقة صادقة في مطالع الشعر والغناء  
والتمثيل ، وها نحن أولاء نستقبل السنة الخامسة التي نرى فيها معرضًا  
للسصور يقيمه المصريون بمدينة القاهرة ، ويسجلون فيه بالريشة تحية لهم  
إلى الحرية في عصر النهاية العامة .

\* \* \*

إلى أي حد يبلغ هذا المعرض من رضانا ومن رجالنا ؟؟ إلى الحد  
الذي يرجى من عمل قومي يحيى في الخامسة من عمره بل أبعد من ذلك  
قليلًا . ولسنا مسرفين في الطمع . فلنعتبر بمعرضنا على علاته ولتكن  
ذلك باعثًا لنا على أن نذكره بمحاسنه وعيوبه وألا تجد نفوسنا غاضبة في  
نقده . لأننا لا نطمئن أن يكون لنا ولا لغيرنا معرض فني مبرأ من العيوب  
بعد مئة عام ، فكيف به بعد خمسة أعوام ؟؟

وعلى هذا نقول إن الجيد في صور هذا العام نظر يسير ، بيد أنه  
أكثر مما ننتظر في دور النشأة مع قلة ما يلقاه فمن التصوير عندنا من إقبال  
المشجعين وداعي الترغيب .

ومن جيد صور هذا العام زهريات الأمير محمد علي وتماثيل الأميرة

سمحة فإن في هذه وفي تلك شواهد على أن الإمارة ليست بالخلية الوحيدة التي يتجمل بها مقام الصانعين الجليلين . وللأستاذ أحمد صبرى صور بارعة بلغ في بعضها الغاية ولا سيما صورة « مباركة » التي تكاد تنضح بالحفر الغض في مقبل الأنوثة ، وصورة العمامه التي تكاد تخيل لعيونك حركة اليدين تعملان في لف العمامه . ومن قطعه ذات المغزى الاجتماعى صورة بنت شريدة في حالي البداءة والناظفة تريك كيف ينال الشقاء حتى من سحنة الوجه ومعارفه وكيف يختلف الوجه الواحدى النظرحتى كأنما هو وجهان متبايانان . أما العمري بك صاحب المكعبات التي نالت إعجاب الناس جمياً في العام الماضى فلا يزال موفقاً كدآبه في مزجه بين الفن والفكاهة ولا يزال يبدع الإبداع الفائق في التقاط أغرب الملامح ببعض خطوط هندسية ، يخيل إلى الناظر أنها لا تكلف المصور تعباً كبيراً وهي من أشق المطالب في هذا الفن .

وللأستاذ راغب عياد صورة « الدرويش يتوضأ » وفيها اقتحام على الخيال وجرأة على التصرف نرجو أن تكون محمودة النتيجة . وله أيضاً صورتان أوجز ما يقال فيها إن إحداهما لحم يضحك والأخرى لحم يحزن ولا روح فيها ولا عالم يحيط بها . فإن كان هذا ما قصد إليه فقد أجاد على ما في فنه من بعض القصور المستدرك ، وإنما ذلك معنى ظناه لم يقصد إليه المصور . أما الأستاذ محمود سعيد فصورته « عزيزة » حسنة مرضية ولكن صوره الأخرى لم تصب حظها من الإجادة التي تعودها منه زوار المعارض السابقة . والنقص في بعضها ظاهر ظهوراً نستغرب كيف لم يتتبه الأستاذ إليه ، فإن صورة « نكتوكا » مثلاً أشبه بالدمى منها بصور الأحياء . ولو أننا شطرنا الصورة شطرين لما اختلف شطر منها عن الآخر لفترط ما بينهما من التشابه الآلي الممل . وقد بلغ من وضوح هذا

النقص أننا استبعدنا غفلة المصور عنه وحسبناه مقصوداً متعمداً فخطر لنا أنه ربما أراد على سبيل الفكاهة والتألق في الفن أن يصور لنا فتاته الصغيرة في شكل دمية !

وقد كان لسيداتنا الفضليات سهم عظيم في الإجادة هذا العام نذكر منها على الخصوص السيدة حرم فؤاد سليم بك ؛ فلا شك أن صورتها « البسفور » حرية بأن تعد بين أحسن المعرضات .

ولولا خوف الإطالة لذكرنا كثيراً من الصور الأخرى بالتفصيل ، كصورة « النظر الشزر » لخirt أفندى الغمرى وصورة « منصور » لعانياه أفندى ابراهيم وصورة « نصر بخيت » لتوفيق أفندى عون وغير هذه مما يضيق عن تفصيله المقام ، فنجترىء بالإشارة اليه معذرين وقد نعود إليه في فرصة أخرى .

أماعارضون من الأجانب فلهم صنعة جديرة بالتنوية ولا سيما صورة الطفل في الشمس لزايروس الإيطالي و« الشيخوخة » و« عزيزة » و« فاطمة » لجر وجوتيس اليوناني و« الشيال » لكمباجولا الإيطالي و« ضوء القمر » لبوارييه دافني الإيطالي ، وقد احسن فيها اختيار التلوين الذي يسلس أحلام الخيال فيحف المنظر من عنده بعالم من الرؤى والأطياف ، واعجبتنا بل راعتني رسوم الشعالب والأسود والخفشات ( لكاسينوف ) الروسي فإن فيها من الألمعية والاقتدار ما يبهر الناظر لأول لمحه . ومن آيات هذا المصور الماهر صورة « اللحن الهندي » التي كبح فيها جماح الألوان الساطعة النافرة كما يكبح السائق القوي جماح الخيل الطائشة العصبية فجاءت منسجمة متناسبة على ما بينها من التباعد وما في عناصرها من التمرد والشروع ، توحي فيها تمثيل منظر من أوابد الألوان

والشهوات الشرقية أو ما يسمونه Oriental Fantasy فلم ينطويء غرضه وأرانا فوق ذلك أنه حتى الأوابد الشرقية والبهرجة الخيالية لها ضوابط وقوانين ، وأنه ليس كل اختلاط في الألوان الساطعة يسمى تنوعاً في التلوين .

وكل هؤلاء الذين ذكرناهم من الأساتذة الضليعين ، فيسرنا أن يكون بين مصورينا من يباريهم فلا يخسر بل قد يربح في هذه المبارزة .

وربما أفسح لنا مجال التفاؤل أن لنا من الذكرى في هذه الساعة مكملاً حديثاً لشوط الأمل . ذلك أن بمصر الآن معرضين للفن لا معرضان واحداً : فاما أحدهما فمعرض اليوم هذا الذي شهدناه في القاهرة . وأما الآخر فمعرض الأمس في وادي الملوك ذاك الذي أبي إلا ظهوراً ومسيراً كمسير الشمس وما كانوا أرادوا به إلا الخفاء إلى الحين المقدور ، ويقول الذين حضروا فتحه من ثقات الغربيين أنهم رأوا طرفاً من الفن ودقائق من الصناعة - تبز كل ما صاغه اليونان في أسعد عصورهم الذهبية ، ولسنا نحن غرباء عن أولئك القوم الذين سبقوا الأمم إلى ذلك الشأن الرفيع وزينوا التاريخ بذلك الصنع البديع . فإننا نحن أحفادهم وسلالتهم وخلفاؤهم على أرضهم ومجدهم ووارثو مواهبهم ومساعيهم . وقد لا يكون بعيداً ذلك اليوم الذي نسمع فيه مثل هذا الوصف لمعرض من معارضنا الحديثة ، وليس علينا إلا أن نحب الحرية كما نهتف باسمها ليكون لنا ما نريده من الفن الجميل . . . بل ليكون لنا كل ما يتاح للأحياء من مطالب الحياة .

## فرح انطون<sup>(١)</sup>

مضى ثمانية أشهر على احتجاب ذلك الطيف الذي كان كثيراً ما يرى في هذه العاصمة غادياً أو رائحاً في خطوة وثيدة وعزلة بعيدة كأنما يسري من حيث لا يعلم الناس إلى حيث لا يعلمون ، ذاهب الطرف أنى سار كالعاشر من عالم لا يذكره إلى عالم لا يرجوه غير مشغول بأمر الطريق ؛ على وجهه ساحة تظللها سحابة من أسف شعبي ولو عنه خامرة ، وفي عينيه حيرة قررت من فرط القلق فعادت في رأي العين طمأنينة راضية ؛ وعلى شفتيه صمت مصر كظيم يصف لك من صاحبه هاتقاً دعاثم الحف داعياً منادياً حتى مل وفتر فلم يستمع إليه مصيخ ولم يجرب إلى صوته صدى ، فاطبق شفتيه إطباقة من لا ينوي افتراراً ولا يهم بصيحة ولو علقت النار ببردائه - مضى ثمانية أشهر على احتجاب ذلك الطيف واحتباس حركته فكان مغيبه في نفوس المحبين والعارفين رزءاً فادحاً وألماً بازحاً وزرعة شديدة وشقة بعيدة ، وكان في تصور الخيال خطوة واحدة كخطوة الطيف الهائم جعلته لواغط الأصوات فأوى إلى ظلمته الساكنة .

مضى ثمانية أشهر على وفاة فرح انطون .

\* \* \*

(١) البلاع في ٥ مارس سنة ١٩٢٤

ولقد رأيت فرحاً مراراً ولكنني لم أكلمه إلا مرتين أو ثلاثة . وكانت مرة منها في مكتب «الأهالي» إذ كان يعمل في تحريرها فتلاقينا في غرفة الأستاذ صاحبها وتعارفنا على يديه فسمعت من نبرة صوته وفاق ما رأيت من خشوع نظرته ؛ وأحسست موضع دائئه فقلت له مؤاسياً - وكان كلامنا على النهضة السياسية - إنك يا فرح افندي طليعة مبكرة من طلائع هذه النهضة العامة ، وسيعرف لك المستقبل من عملك ما لم يعرفه الحاضر وستكون حين تفارق الطريقان خيراً مما كانت في هذا الملتقى المضطرب ، فأولاً برأسه إيماءة شاكرة وحرك يده حركة فاترة وقال : « إنه يا أخي تيار جارف . فهذا يحفل المستقبل بالحاضر وماذا يبالي السائر المغذ بمن كان قبله في مفترق الطريق ؟ » فبدا لي أن الرجل يشّس من الحياة يائسه وأنه جرب كل سهامه حتى ساء ظنه بالسهام والهدف . على أنه كان إلى يوم وفاته ممسكاً بالقوس لا يحول بصره عن الهدف الذي خدعاه ؛ وذلك ديدن غالب في النفوس الراجحة ؛ وهو كهامة الأمل تردد حيث تفيض روحه .

ما يئس ذلك الفاضل الأبي هذا اليأس إلا لأنه أبعد منزع الرجاء  
فلم يكن غريباً أن ينفي بحسنة المضيغ المنبت عن غايته . لم يكن ذلك  
غريباً ولو أنه كان في بلاد الغرب الناشط منشأه وفي ذلك الميدان المهد  
جهاده ، فكيف به وقد نشأ في هذا الشرق المسرف الذي يمشي بين الأمم في  
أطمار الفاقة ويزق ما يتصفى عليه من نسج العقول تزييق البدخ والغنى ؟  
إلا أنا نقول : من أين للشرق المسكين أن يفعل غير ما فعله ومن أين  
لعظائمه المغبونين أن يفعلوا غير ما يفعلون ؟ كفاهم عزاء أنهم أضخم من  
عظاء الغرب وأجيأ وأجل منهم قرباناً ؛ فإن يكن أمدهم بعد الأين  
والنصب قريباً وأثراهم بعد الجهاد ضئيلاً قليلاً فلتكن سلواهم - لا بل  
فخرهم - أن واجفهم ثقيل وأن سفرهم على قرب الأمد سفر طويل .

وفرح أنطون ؛ كسائر الكتاب الذين يستوحون قلوبهم ويقطرون على القرطاس من دمائهم ، مفكر تؤثر في تفكيره عوامل الحياة وتنبت في نفسه ألوان الجو الأدبي الذي يحيط به . ولقد فاتني أن أحبط بكل ما كتب الأديب الفقيد ولكن الذي قرأته من كتبه ناطق بحياة صاحبه يدل على أنه من وحي ذهن لا تمر به مذاهب الفكر الشائعة في زمانه عبثاً ولا تعارض حوله تيارات الحياة بغير جدوى ، ولعل أصوب ما يقال في كتاباته أنها خير دليل على اتجاه تيار الفكر في أيامه وخاصة في نشأته الأولى أي في عهد الصبا المفتوح للدنيا الم قبل على كل جديد الذي قل أن يوصد بابه في وجه طارق من طوارق الأفكار الجميلة أو يضن بموضع في نفسه على ضيوف الأحلام اللاعبة والخواطر الوسيمة .

نشأ فرح أنطون في سوريا ، وكانت نشأته في أواسط النصف الأخير من القرن التاسع عشر ، فبقي في حياته الفكرية أثر واضح من وطنه المكاني ووطنه الزماني . فأما وطنه المكاني فظاهر الأثر في حملته على رجال الدين وشغفه بالمؤلفات التي تنحي عليهم أو تخفض من دعواهم وتقوض من دعائم سلطانهم . فمن ذلك إكثاره من الكتابة عن تلسوي وتلخیصه لكتاب رینان في « تاريخ المسيح » واشتغاله بالمقارنة بين « الدين والعلم والمال » وبين ما يتنازعه سدنة هذه الأرباب الثلاثة من سيادة على الضمائر والأجسام . ومن ذلك دعوته إلى الفصل بين الكنيسة والحكومة ورأيه الذي ارتأه في كلامه على ابن رشد ذاهباً فيه إلى انتقاد الجمع بين السلطتين الدينية والدنوية في الخلافة الإسلامية ؛ وهو الرأي الذي كان من أسباب فشله وكساد مجلته « الجامعة » .

ولعل سائلاً يسأل : ولماذا يكون التحدي البين لنفوذ الديني

خاصة من خواص النشأة السورية ؟ فأقول لهذا السائل إنني كنت كذلك أعجب لهذا الأمر وأستغرب الغيظ الشديد الذي تتوهج به كتابة السوريين الأحرار حين يحملون على النفوذ الديني في بلادهم ويصفون تغلغله في كافة شؤون قومهم . و كنت لا أعرف لذلك علة حتى تذكرت القوة التي يقبض على زمامها رجال الدين في سوريا فخطر لي أنه لا عجب ! لأن رجال الدين هناك ربما كانوا أقوى الطوائف الدينية في العالم وأوسع رعاة الكنائس إشرافاً على حياة أتباعهم . فقد جمعوا بين الزعامة في الدين والزعامة في السياسة والزعامة في العلم . وناهيك بها من سطوة هائلة تغري بالتحدي وتضرى بالمناجزة ! أما سبب اجتماع هذه السلطة لهم فللحوادث التاريخية التي حدثت عقب غارات الصليبيين وعقب الاتفاق على الامتيازات الأجنبية دخل عظيم فيه . وخلاصته القريبة أن طائفة رجال الدين كانت في البلاد السورية ولا تزال معقد آمال الشعب (المسيحي) في الحرية السياسية لما بينها وبين الحكومة الفرنسية والحكومات الأوروبية الأخرى من صلة معروفة ؛ وأنها كانت ولا تزال قائدة الأفكار وقدوة المسترشدين لأنها منشأة المدارس وطابعة الكتب ومربيه الصغار والكبار . وإذا اجتمع لفئة واحدة أزمة السلطة الروحية من كل جانب كما اجتمع لفئة القسيسين السوريين فغير عجيب إلا يرضى عنها وأن يتبرم بها فريق الشبان المتعطشين إلى المعرفة الحرة التواقين إلى الآراء المتجددة ، من أصحاب النفوس الأبية والعقول الطليقة والأخلاق المعتقة من أسر التقاليد والعادات ؛ وغير عجيب أن يجعلوا تحديها والإغراء بها هجيراهم وشغلهم الشاغل في كل ما يدرسون ويكتبون . وهذا ما تراه في كتابات فرح أنطون مع شيء من الرفق والاعتدال ؛ وتراه على تفاوت في الجرأة وغلو اللهجة في كتابات الأدباء

## السوريين المهاجرين الى الأقطار الأمريكية .

أما وطنه الزماني فأثره ظاهر في الطريقة الكتابية التي اتبعها في عهده الأول ولم يغيرها إلا قليلاً في عهده الأخير . وتعني بها طريقة الكتاب القائلين « بالعودة الى الطبيعة » ؛ وهي كما لا يخفى الطريقة التي كانت كتبها وأرؤها ميسورة للقاريء الشرقي في ذلك العصر حين يأخذ في مطالعة الآداب الفرنسية ؛ ولا سيما الحفيظ القريب المتناول منها فلما ترعرع فرح واشتاقت نفسه الى ما عند الغربيين من زاد الفكر ولذة النفس الالفى بين يديه كتب روسو وبرناردين وغيرهما تدعوه الى موائدتها السهلة الهنيئة فأقبل عليها ولهج بها وتملكت لبها وأصابت من فطرته الوادعة الكريمة موقعاً حسناً ، وحق لها أن تصيب ذلك الموقع لأنها كانت في عصرها أصدق ما يعبر به عن سامة النفوس من آفات المدنية وأدرانها وجور الطغاة من ساسة القرن الثامن عشر ، وينحيل إليك أن أدبينا كان يكتب بقلم من أقلام أولئك الفلاسفة والأدباء الذين تعشقهم وأغرم بآرائهم لقرب مأخذهم ومشاكلته إياهم في أسلوبهم وطلاؤه عبارتهم . ولا أقول إنه كان يقلدهم أو يترسم خطاطهم فاني أجله عن ذاك ولا أضعه دون برناردين مثلاً في منزلة أو صفة ، ولكنني أقول إنه توافق في الفطرة وتطابق في النظرة يسلكه في مضمارهم ويتقدم به إلى صاف لكثيرين منهم . على أنني لا أحسبه استمر طويلاً على الإيمان بعقيدة العود الى الطبيعة وابتغاء السلام في حظيرتها ؛ إذ هي عقيدة لا ثبت على تجارب الأيام واختبار حقائقها ولا تبهر النظر في ضوء المذاهب المستحدثة بعد روسو وتلامذته . ولا أشك في أنه اجتوها وأعرض عنها بعد ما زاول من حقائق الدنيا ونظر في دارون ونيتشه . فإن الاطلاع على دارون ونيتشه ومن حذوها ينشيء للنفس إحساساً جديداً « بمسؤوليات »

الحياة يغض من قداسته الرجعة الى الطبيعة و يجعل النكوص من المعترك و صمة وعاراً . هذا فضلاً عن أن الطبيعة التي يصور أنها ليست بالملاذ الأنليس ولا بالملجأ الأمين من شرور المدنية وأوضار المجتمع . إنما هي والمدنية سواء في حكم تنازع البقاء وبطش الأقوياء بالضعفاء والأسرار بالأنتقام . وفي مناجاة الكاتب لشلال « نياجرا » وفقة تريل العابد يمسح صنمها ويؤنبه ويسبح باسمه ويدرك له قلة غناه عنه . تريل فرحأ يحب الطبيعة وينكرها ويلومها ويعذرها ويقول فيها ما يقوله الكافر الذي يود لو يؤمن والمؤمن الذي شق عليه أن يفكر ؛ ففي مزاجه حنين إلى عقيدته القديمة فيها وفي عقله نبو عنها وسوء ظن بها . ومن هذا النزاع بين مزاجه وعقله استحمل مقالاً من غرر ما يقرأ على نمطه في آدابنا الحديثة ؛ وبث زبدة حياته وصفوة تجاربه في بعض صفحات لا يميل تكرارها . وعندي أنها حسب كاتبها من أثر في عالم الكتابة إن لم يكن له فقط أثر سواها .

كان فرح أنطون كاتباً على استعداد للرواية والقصص ؛ وكانت ملكته القاصدة تظهر أحياناً في مقالاته الأدبية والسياسية كما تظهر في رواياته وحكاياته ؛ فما به هذا الاستعداد إلى وضع الروايات فأحسن وارتفع في روايته « أورشليم الجديدة » ثم تقلبت به صروف وألمت به محن وتجبرع من مرارة الخليبة مراراً وطلب إليه وهو بين اليأس والرجاء أن يترجم أو يكتب للمسرح فلبى وبدأ بداعية حسنة ، ولكنه لم يحقق بغيةه ولم يصنع شيئاً يليق به أو يضاف إلى محاسنه ، وقد حضرت إحدى رواياته التلحينية أخيراً فما أطقت الصبر على أكثر من فصل منها ولم أر في موضوعها ولا في فنها ولا في غناها ولا في مثيلها ولا في الجمهور الذي يسمعها أثراً لفرح أنطون الذي نعرفه ولا علامه على ملكته السامة ومكانته الأدبية ، وهي زلة نايس لها ونعتبر بها ولكن هل هو أول من يلام

على اضطراره الى هجر ملكته والخروج عن جادته؟ ألم يكن يربح في الرواية الواحدة من هذه الروايات ما يعدل ربحه من جميع مؤلفاته ومترجماته الصالحة؟ فمن المسؤول عن ذلك : أهؤ أم الجمهور الأحمق المأفون؟ وماذا كان يصنع فرح أنطون إن لم يؤلف تلك الروايات؟...  
ألا فلنعلم أننا إذا كنا لا نختار للأديب النابغ المريض المنقطع الموارد إلا أن يموت بينما على الكيان جوحاً فقد يتحقق لذلك الأديب أن يختار لنفسه خاتمة أسلم وأكرم من تلك .



## عصرية الجمال<sup>(١)</sup>

### وصف فتاة

تنظر إلى النساء الجميلات في بعض أوقاتهن فيخيل إليك أنهن قد نسين ما فيهن من جمال ، وأنهن قد خرجن من حلقه عرضًا كما يخرج الملك من طيسانه ساعة يتبسط فيها بين خاصته وندمانه . أو كما يتتحقق صاحب النصب عن تكاليف منصبه في خلوة من خلواته ليكون رجلاً من سواد الناس . أما هذه الفتاة التي رأيتها فلا تنسى جمالها ولا طاقة لها بأن تنساه ولا يسعك أن تتخيلاها ناسية له أو عارية منه . لأن الجمال فيها والجميلة شيء واحد . وحري بها أن لا تنسى جمالها وأن لا ترى بعيدة عنه إذ كان كل من يراها لا ينساه ولا يسهل عليه بعده . وقد ينسى كل شيء غيره ليذكره .

لها طلة سماوية المعاني ، يدلك كل موقع نظرة من ملامحها على معنى لا يشاركه فيه غيره ، وليس كهذه الطلعات المشاعنة التي تخفي من ملامحها ما تخفي فلا تنقص من دلالتها شيئاً ، وقد تزداد على الإنفاس جمالاً ، لها طلة كاملة تزيدها ملامحها حسناً وتزيد هي حسن ملامحها . وكأنما تعلم ذلك من نفسها فهي تأمرك أن « تؤمن » بجمالها إيمان العجائزي ولا تقبل منك أن تتقرأه وتبحث أسراره وتتأمل مغازييه بينك وبين

( ١ ) نشرت بالعدد الأول من مجلة المشكاة .

نفسك !! وأحسبها لو لم تر جمال محياتها قط في مرآة لما كانت لها وقفة غير وقوتها هذه ولا مشية غير مشيتها ولا مخيلة غير هذه المخيلة التي أراها . ذلك لأنها لا تملك مع جمالها إرادة ولا هوى . . . فهو الذي يبدو في العيون كما يشاء ولا شأن لها هي به ولا سلطان لها عليه . . وكذلك تكون عبقرية الجمال ، وكذلك بлагنته التي ترتجلها الطبيعة بلا كلفة ولا ابتذال .

وفي النساء جميات يتهدن في جمالهن كما يتيه في ثياب العارية مستعيرها . فهن لا يوارين عن نظر العارف البصير أن هذا الجمال خلعة عليهن يلبسنها ولا حق لهن فيها . أما هذه الفتاة فلها عزة صاحب الملك في ملكه بين تراث أسلافه وأسلاب يمينه : عزة مفاضة على من يلبسها لا تشوبها كلفة ولا تحيط بها غرابة ولا يليها اختيار . وإذا رأيت ملامح الحسان التي كأنما تقول لك : « ما بالك لا تنظر إلى . ألاست جميلة ؟؟ » أو تقول : « أنظر إلى ! أنظر . فإني جميلة » فهذه الملامح الواثقة المطمئنة لا يكرثها رأيك ولا يعنيها نظرك ولكنها تقول لك وكأنما هي مغضبة : « إنني جميلة على رغم أنفك . . . ! » ولا تقول لك ذلك حتى تطل عليك من كبرياتها غرارة طاهرة تمسح غضاضة النفس فلا تأبى أن تجيئها باسمها : « نعم . أنت جميلة على رغم أنفي . . . !! » .

وهكذا يكون الإيمان بعصرية الجمال : فهو إيمان على البداهة لا على الروية والاستدلال .

\* \* \*

وجمال المرأة حلقة من نسج الطبيعة ، ولكنه بعد حلقة كسائر المخلل يلبسها أهلها كما يلبسها غير أهلها ، فكم من مليحة تحس وانت تنظر

إليها أنك في حل من محو ملاحظتها وأنك إن نزعتها لم تكن تندفع عنها شيئاً من لحمها ودمها !! فهي طلاء أو هي برقع أو هي تزويق . ولا ينبعك إلا الحباء أن تصريح بها : « إذهب بي فغيري هذه الملابس التي عليك » ... أما اذا اتسق الجسم واعتدل هندامه ونضجت حلاوته واستوت أجزاءه وانسكب عليها رواهه فأي اختيار يبقى للجمال ؟؟ إنه لا مفر له من النزول هناك . إنه من نسج الجسم وله نصيب في كل موضع منه ؛ وليس هو بالخلعة التي تسره ويجاد بها عليه . إنه حالة لا تنفصل عن لباسها لأنها لونه الذي تنضح به طبيعته ونوره الذي تشعه حياته ، كاحمرار الوردة واخضرار الشجرة ونضرة الفاكهة ووهج الجمرة المتقدة لا افتراق بينها ؛ ولا عذر لمن يجبن بغير هذا الجمال .

وكل وجه يتجل في هذا الجمال إنما هو كلمة كبراءة تنطق بها الطبيعة فلا نفسها عليها ، ولا عجب - أو نفس على الشمس نورها وعلى الزهرة شذاها !! فهاتي أيتها الطبيعة الصناع كلما تك وأكثرى منها وكرريها ورتليها ، إنه لا نهاية لأساليك الخلابة التي تكرريلها معنى الكلمة الكبراء التي تنتظرين بها في وجوه الحسان . وإننا لتصادفنا الطلة البرزة الفتاتنة فتبهتنا وتملأ حواسنا وتملاً من نفووسنا فجاءة كل فراغ فيها للشوق إلى الجمال ، فنحقر كيف اجتمعت هذه الشهائيل ونعجب لمن يقول لنا إن في العالم غير هذه الصورة شيئاً من الصور يدعى جيلاً ، ونحسب أن « المتحف » الذي نحمله في غدواتنا وروحاتنا بين قلوبنا ورؤوسنا لا يتسع فيه بعد اليوم محل لغيرها . . . ثم لا نلبث أن ندبر أبصارنا حتى تلقانا ثانية وثالثة ورابعة بل ألف بعد ألف تروعنا كلهن هذه الروعة وتذهلنا كلهن هذا الذهول .

وهذا كله من كلمات الطبيعة الحالدة . فيها ما من عجوز ثرثرة !!



## نَظَرَاتٌ فِي الْحَيَاةِ<sup>(۱)</sup>

### عَلَى ذِكْرِ رِسَالَةِ الْغُفْرَانِ

الْمَعْرِي رَجُلٌ تَكَشَّفَتْ لَهُ ضَلَالَاتُ الْحَيَاةِ وَتَقْشَعَتْ عَنْ بَصِيرَتِهِ غَشاوةً أَبَاطِيلَهَا . وَلَكِنْ هَلْ هَذَا ثَنَاءٌ وَتَزْكِيَّةٌ أَوْ هُوَ ثَلْبٌ وَتَنْقُصٌ؟؟ وَهُلْ مِنْ كَمَالِ حَيَاةِ الْحَيِّ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى الْحَيَاةِ نَظَرَةً الْمَعْرِيِّ الَّتِي لَا تَرَى إِلَّا فَتَنَّةً وَغَرَوْرًا وَلَا تَجِدُ فِيهَا مَا تَحْمِدُهُ وَتَقْبِلُ عَلَيْهِ أَوْ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهَا نَظَرَ الْمُفْتَوْنِ بِهَا الْمُسْتَغْرِقِ فِي أَطْوَارِهَا الْمُنْدَفِعِ إِلَى مَرَامِيهَا؟؟

وَلَنْشِبَهُ الْحَيَاةَ بِأَمْرَأَةٍ يَتَوَسَّمُهَا الرِّجَالُ فَأَيُّ الرِّجَالِينَ أَصْدِقُ نَظَرًا إِلَيْهَا وَأَجُودُ فَطْرَةٍ وَأَبْيَنَ عَنْ حَقِيقَةٍ وَصَوَابٍ : الَّذِي تَعْجَبُهُ وَتَحْرِكُهُ وَتَكَشَّفُ لَهُ عَنْ مَحَاسِنِ مَرْغُوبَةٍ وَمَبَاهِجِ مُومُوقَةٍ وَيَسْتَهُوِيهِ مِنْهَا مَا يَسْتَهُوِي الرِّجَلُ مِنَ الْمَرْأَةِ ، أَوَ الَّذِي يَنْظُرُ إِلَيْهَا فَيَرَاهَا جَسماً مِنَ الْلَّحْمِ وَالدَّمِ وَالْعَظَامِ ثُمَّ يَعْنِي فِي التَّجَرُّدِ مِنَ الْهُوَى فَيَرَاهَا جَرْمًا مِنَ الْمَوَادِ الْعَضُوَيَّةِ الَّتِي يَوْجَدُ مِثْلَهَا فِي نَبْتِ الْأَرْضِ وَفِي أَخْسِ دِيدَانِهَا؟؟

أَوْ فَلَنْشِبَهُ الْحَيَاةَ تَشْبِيهًا آخَرَ فَنَخَالُ أَنْهَا صُورَهَا عَبْرِي مُبْتَدِعٌ فِي فَنِهِ فَهُلْ نَحْنُ مَصْبِيُونَ حِينَ نَنْقَدُهَا وَنَنْقَدُهَا إِذَا هِيَ أَصْبَاغٌ

---

( ۱ ) نُشِرتْ فِي الْبَلَاغِ الصَّادِرِ يَوْمَ ۸ أَكْتُوْبَرِ سَنَةِ ۱۹۲۳ وَكَتَبَتْ هَذِهِ الْمَقَالَةُ وَالْمَقَالَاتُ الَّتِي تَلِيهَا بِإِنْسَابِهِ ظَهُورُ تَلْخِيصِ لِرِسَالَةِ الْغُفْرَانِ مِنْ عَمَلِ الْأَدِيبِ كَاملِ افْنِي كِيلَانِي .

وألياف لا تختلف عن الأصباغ التي في القناني والعلب ولا تهانز عن الألياف التي في عروق الشجر وعیدان الخشب أو نحن أدنى إلى الصواب حين نرى فيها اقتدار مبدعها ونلمح في الصورة خلجان نفسه وخواطر فريجته وجمال معناه وما يرمز إليه؟ ! لكل وجهة يتوجه إليها . ولكن النظر الأول أجدر بالحي والخلق بالكائن الموجود أما النظر الآخر فالليس في الحقيقة نظرا لأن النظر يقتضي التمييز والتباين ولا تميز ولا تباين حين يذهب الناقدون هذا المذهب ويسترسلون في رد الأشياء إلى ما يسمونه حقائق لها وأصولا . فاما هم منتهون في آخر الأمر إلى حالة يستوي فيها الأعمى والبصير والحي والميت . إذ هم رادون الحياة والأحياء كلها لا محالة إلى ذرات متشابهة ثم إلى عماء لا نهاية له ثم إلى ماذا؟ ثم إلى وجود كعدم وشيء كلام شيء وكون لا كون فيه بغير حد ولا فاصل يحسن عنه نظر البصير ولا يفقد منه العمى شيئاً .

وعلى أنه ما هي ضلالات الحياة وأباطيلها؟؟ لا كاد أقول إنني أتأمل هذه الحياة فلا أجده فيها ما هو أحق وأصدق وأرسخ في قرار الأشياء من هذه الضلالات والأباطيل . نعم ! فلا ريب أن سراب الحياة أصدق من بحرها ووعدها أوثق من حاصلها وأملها أقرب إلى الحس من موجودها . بل نقول إنه لا سراب على التحقيق في الحياة ولا يمكن أن تخدع الحياة عن هداتها . وإلا فأين ترى يكون السراب لو أنه كان ! ففي خارج الحياة لا يكون لنا سراب وفي داخلها لا يكون السراب سرابا وإنما هو ماء ترتوى منه العطاش وتتطفيء به وقدة القيظ وتنتفع به ونزرع على شاطئه فنجني أحسن الثمر وأجمل الأزهار . وخلائق من يرتاب في صدق ما نقول أن يذكر الأمل فيذكر أي سراب هو في نظر الحس القريب والعقل الكليل ثم عليه أن يذكر بعد ذلك أي بحر هو للظائمين الضار بين

في مفاوز الحياة الخابطين في مجاهلها الذين يملأون مزاودهم وهم يحسبونها  
موكاة خاوية ويشربون ملء نفوسهم وهم يتخيّلونها ملتحة صادبة ،  
وليقل لنفسه كيف يكون البحر إن لم يكن هذا السراب الخادع بحراً  
متلاطم الأمواج بعيد القاع محيياً للنفوس ميتاً لها كما يحيي كل بحر  
ويحيي ؟ ! .

وإذا أخذنا في سبر حقائق الحياة بمسار المعرى فأي باطل أبطل من  
المجد وأي ضلال أضل من حب النسل ؟؟ كل ما هناك وهو يتبعه  
وهم وحالم تفيف منه على حلم ، وأشواط تبدأ وتعاد « واجتهاد لا يؤدي  
إلى غباء اجتهاد » .

نرى التشمير فيها كالتواني وحرمان العطية كالنجاح  
ومن تحت التراب كمن علاه فلا تخدعك أنفاس الرياح  
فها جدوى هذه الغصص كلها وما غايتها وما الفرق بين الغاية فيها  
والبداية ؟؟ أجل ذلك مما يصح أن يقال . إلا أنه ينبغي أن لا يكون  
الإنسان حياً حين يقول ذلك ويعمل بما يوجهه ، او ينبغي أن يقول لنا ما  
هو الصدق إن كان هذا كذباً وما هي الحكمة إن كان هذا غروراً . فإن لم  
يكن في الحياة صدق ولا حكمة فما ضرنا أن نؤمن بالباطل الذي لا نجد ما  
يبطله ونركن إلى الغرور الذي لا نعرف ما يزيفه ومماذا علينا أن ننسى  
القاموس لحظة فندعوا الأشياء بغير أسمائها ونسمي الكذب صدقاً والغرور  
حكمة وتحن في ذلك صادقون ؟؟

والحق أنه يجب أن يسأله الظن بكل فلسفة ترفض ما يسمونه بباطل  
الحياة رفضاً باتاً وتباهى بالخلاص كل الخلاص من ضلالاتها وأوهامها .  
لأن الحياة تاجر يعرف قيمة بضائعه المرغوبة فلا يبيع النافق من بضاعته

دون الكاسد ولا يرضي أن تشتري منه أنت على ما تشتهي وتريد ولكنه يبعك مع كل سلعة رائحة عشرات من سلعة انهملة المزهد فيها . فإن قبلت مضى في معاملتك وإن لم تقبل لم يبعك شيئاً ولو أغليت له الثمن وألحت في التوسل والرجاء . فلا يغتبطن أحد بسلامته كل السلامة من غرور هذه الإنسانية ولا يحسن ذلك فخراً وفضلاً فإن السلامة التامة من غرورها لا تكون إلا بالخلو التام من كمالاتها وفضائلها . ولا خيار للإنسان في هذا الأمر ولا سبيل إلى ازدراد الحلوى التي في ثمرة الحياة دون بزورها . فإذا حياة - بزورها وحلوها - وإنما لا حياة ! على أن البزور هي بيت القصيد في معظم الأحوال لأنها هي الجرثومة التي تنبت منها الحلوى وتنمو وتنقل من زمان إلى زمان ، ولو لم يختلط بعضاً، الحياة بعض هذا الاختلاط لما قاربنا غير حلواها السائحة الشهية ولنبذنا الجرثومة المرة الخالدة فخسرانا خسراً كبيراً .

\* \* \*

وإنما يؤتى العقل الناقد في هذه القضية من ناحية الالتباس بين إرادة الحسي وإرادة الحياة . ذلك أن للحسي إرادة وللحياة إرادة وليس من الضروري أن تتفق الإرادتان في كل شيء بل لعلهما على اختلاف دائم في كثير من الأشياء . هذه المعدة وهي أبسط أدوات الحياة في تنفيذ إرادتها وإنجاز مطالبها ألا تكلف الإنسان السعي والجهد من حيث يؤثر هو الدعوة والعافية ؟؟ ألا تأبى عليه القرار ويأبى هو إلا القرار لو ملك التصرف والاختيار ؟؟ وليست هي مع ذلك بمخطئة في إرادتها ولكنها هو المخطئ فيما يريد . وقس على ذلك سائر الأعضاء فيما تؤديه من وظائف لا اختيار للحي فيها ولا سلطان له عليها . فالذين يقصرون النظر على إرادة الحي يحكمون بالبطلان والضلالة على كل سعي لا يؤول إلى منفعته ولا يقبض

على ثمرته بيده وينظر إلى نتيجته بعينيه . أما الذين يلهمون أراده الحياة فإنهم يعرفون الحق من هذه الأباطيل والضلالات ويشعرون بأنها لا تأتي من لا شيء ولا تذهب سدى ولا تسلط على الأفهام والغرائز عشاً ، ويعلمون أن الحي لم يخلق ليجني ثمرة الكون كلها وأنه ليس كل ما يخسره المرء ضائعاً مفقوداً ولا كل ما يخدعه ويغريه ضلالاً كاذباً ووهماً فارغاً . لأنه إن فقده هو جناه غيره وإن خفي اليوم فقد يظهر غداً . ومن الوهم مثلاً أن يشغل الأب بابنه كأنه يستفيد من هذا الشغف لنفسه ولكن ليس من الوهم أن يتصل حبل الحياة وأن يضمن الناس البقاء . فهكذا تقلب المخدعة حقيقة واضحة عندما تتسع الدائرة وتمتد المسافة ، وهكذا تقرأ الأشياء بلغة الفرد فتفهم على وجه ثم تقرأ بلغة الإنسانية فتفهم على وجه آخر ، شديد الاختلاف عن ذلك الوجه المحدود .

ومن تمام الحكمة وأصالة الفطرة أن يفرغ الرأي في اللغتين ويعبر فيه عن الإرادتين وأن يحيي ذلك من طريق البداهة أو من طريق الروية على السواء . أما المعري فلم يكن لإرادته حظ كبير من فلسفته . كان فردياً في رأيه فردياً في معيشته وليس من مجرد الاتفاق أنه كان رهين المحبسين وأنه هو الراهن القائل فيها قال :

تواصل حبل النسل من عهد آدم إلى ، فلم توصل بلامي بأه  
تشاءب عمرو إذ تشاءب خالد بعده ، فما أعدتني التوبة



## التشاؤم وأدوار العمر<sup>(١)</sup>

كان المعري رفيق صباي . عرفته منذ عشرين سنة فلزمته وأقبلت على حديثه أتلقفه وأترنم به . وكان أشوق ما يشوقني منه ذلك السخط الذي تنضح به دواوينه وذلك الترفع المشوب ببرارة النعمة والألم وتلك الثورة الساكنة والمرد الصادق الذي لا يقبل التوبة . ثم مضت أيام وسنون بلوت فيها من آلام الحياة ما كنت أتخيله ورأيت من أوضار النفوس ما كنت أتخيله فأصبحت أحق بالسخط والتبرم وأولى بالثورة والتمرد وأقمن أن يزداد إعجابي بشعر المعري وأن تتوثق صداقتي له ، ولكن ما هكذا حدث كما كنت أقدر بل تغيرت وفتحت الكتاب الثاني من دروس الحياة على استطراد بعيد عن فحوى كتابها الأول . فأنا اليوم أجل المعري ولكن لا أستشيره وأستمع لحديثه ولكن لا أصغي إلى سخطه . وإذا أصغيت فليس ذلك إلا إصغاء الطويل الذي عودته من قبل ولا ذلك الإقبال المطبوع الذي لا كلفة فيه ولا تجميل . وإنما هو إصغاء بالسمع دون القلب وإقبال فيه من الأدب أكثر مما فيه من الميل والرغبة ، وكثيراً ما التفت إلى نفسي فجأة فإذا أنا متشاغل عن حديثه بأحاديث أخرى ما كانت تشغلني عنه فيما مضى .

(١) البلاغ في ١٥ أكتوبر سنة ١٩٢٣.

وكان أول ما قرأت من شعر المعري ضاديته السهلة الجزلة التي  
يقول في مطلعها :

منك الصدود ومني بالصدود رضي  
من الكآبة أو بالبرق ما ومضى  
بي منك مالوغدا بالشمس ما طلعت

والتي يقول منها :

إذا الفتى ذم عيشاً في شببته فما يقول إذا عصر الشباب مضى

تلك قضية كانت عندي لا غبار عليها فلا شك فيها ولا مناقشة .  
أليس الشباب زهرة العمر وصفوة أيام الحياة ؟ أليس الشاب غنياً بثروة  
الحياة عزيزاً بصلة الفتوة جميلاً بنضرة الصبا سعيداً بنشوة الحب ؟ أليس  
في سن الشباب تخصب العواطف وتتألق الآمال وتغدر خواطر النفس  
تغريد الطير المبكر في فجر الربيع ؟؟ بل . فكيف يذم الشاب عيشه  
وماذا يقول إذا صحا من هذه السكرة وصار إلى سن الريب والتجربة  
والتكليف الكثيرة ؟

إلا أن القضية منقوضة من بعض وجهاتها . إذ ليس هذا أيضاً ما  
يحدث كما كنا نقدر . فالشباب - ولا نكران - ظالم حين ينقم على  
الحياة ولكن ما أشبه الظلم بجهل الشباب وشرته ؟ فما من خصلة من تلك  
الخصال التي ذكرناها للشباب إلا فيها مدعوة لذم العيش في حالة من  
الحالات وإن كانت في نظر الشيخ هي غاية الآراب وببلغ النفس من  
رضى وإعجاب . فالشباب سن الغنى فهو سن القلق . وهو سن الحب  
 فهو سن اللوعة . وهو سن الإقدام . فهو سن الندم . وبالشباب سن  
الزهو والجمال فهو سن الدالة والتجني ، وكأنما الشاب صبي الحياة المدلل

الذى تحنقه المفهوة ولا يقنعه العطاء ولو كثراً . عودته الحياة الكرم فتعود  
الطمع وذهب يشكو كثيراً لأنه يطلب كثيراً . ولا عجب أن يتغاضف  
الشاكى والمتشارى ثم لا عجب أن يجد الفلاسفة المتشارىون معظم  
أنصارهم بين مراتع الشباب الخضراء لا في قفار الشيخوخة الموحشة .

ولا يعرف الشباب ما فيه من نعمة حتى يقارنه بغيره ، أي حتى يدبر عهد الشباب أو يهم بالإذبار . هنالك يفهم حنين الشيوخ إلى عهد الصبا وتعني الشعراء بذكرى لياليه ولذادة جهلة ومتعة غروره وتهييه لغلوائه . هنالك يشتهي ما كان يتبرم به ويحمد ما كان ينقم عليه ويغضن بما كان يسرف في إنفاقه . فاما في دولة الشباب فلا حرص ولا إشفاق وليس إلا التبذير وقلة المبالغة بما بين اليدين من كنوز الحياة ونفائسها ، وما أقل من يقول مع المتنبي :

نعم ما أقل من يبكي على الشباب ولتي مسودة ولاء وجهي رونق حذراً عليه قبل يوم فراقه حتى لكت بماء جهنمي أغرق

لاغتنام تلك اللذة واجتتاب ذلك الخطأ ؟ إنما على فوات هذه الفرص  
تطول الحسرة ويشتد الندم وي بكى البكى حتى يغرق بماء جفنه لو بقي  
للشيخ هذا المعين إثرار من الدموع الطيعة ، ولو تنسى لشاب أن يفقه ما  
ي بكى من الشباب الراحل قبل فواته لما طال نظره في أعقاب تلك الجوهرة  
المجهولة ولما وقف في مفترق الطريق ينظر إليها كما ينظر العابر الذاهل إلى  
الشهاب المختطف في الأفق البعيد .

فغير عجيب إذاً أن يكثر دعاء التشاوم في أجمل أدوار العمر وأحفلها  
بمسرات الحياة . وغير عجيب أن ترى الناس يميلون إلى الرضى والأنس  
بالحياة كلها طالت عشرتهم لها وريضت نفوسهم لمكارها وطيباتها . هذه  
سنة كثير من صحبو هذه الشيخة الفتية ونزلوا على حكمها تارة وأنزلوها  
على حكمهم تارة أخرى . فجيئي حولته السن من « الفرترية » إلى  
« الفاوستية » وهيني تغير سخره مع الزمان فصار مداعبة للحياة وتبسطاً  
معها بعد أن كان تبكيتاً لها وازراء عليها . ونیتشه أعرض عن أستاذه  
شوبنهاور وانتقض عليه بعد أن تعبد بعبادته وأخلص له الحب والولاء زمناً  
ليس بالقصير . والمعري نفسه ثاب إلى شيء من الطمأنينة والآیان فحمد  
أشياء كان يذمها في شبيته ، وسكن إلى تداول الحالتين فعلم أننا :

إذا فزعنا فإن الأمان غايتنا وإن أمنا فما نخلو من الفزع  
وشيمة الأنس ممزوج بها ملل فيها ندوم على صبر ولا جزع  
وألف الآلام فاستهان بها ، و :

إذا ألف شيء استهان به الفتى فلم يره بؤسى يعد ولا تعمى  
وقد يشاهد مثل هذا عند كل فتى وكل شيخ من الكتابين وغير  
الكتابين . فكلهم شكا في الحياة أمراً ثم ألف ذلك الأمر . وكلهم ذاق

من مائدة التشاوم فاستعدب طعمه واستمرأ اسمه ثم تغير له ذوقه وتنكرت له معدته . ولكننا نريد أن نترى هنا متباهين لشل نحسب الشكوى العارضة تشاوماً فلسفياً أو نجاري أولئك الذين يخالون أنفسهم من المتشائمين وما هم في حقيقة الأمر إلا من الشاكين المندمرين . فالشاب يشكوا ولكنه قل أن يتشاءم والشيخ يرضى ولا يلزم من ذلك أن يكون متفائلاً . فلربما قفع المرء لقلة ما يطلب وضعف ما يحرك نفسه من بواعث الحياة ويثير سخطه من ثوائرها ، ولربما شكا ونفسه مكتظة بالشعور طافحة بالحياة لكثرة مطالبها في قلبه وشدة دفعتها في عروقه وقوة اضطرابها في عواطفه : فهل يسمى هذا متشائماً وإن حسب نفسه كذلك ؟؟ كلام ليس هذا تشاوماً بالمعنى الصحيح ، وما أجر التشاوم أن يكون دليلاً على نضوب في معين الحياة وشح في نصيب صاحبه من التخييل والشعور .

\* \* \*

وبعد . فماذا ينبغي أن يفهم من قولنا ان الانسان يحيق على الحياة لأنه يطلب منها الكثير؟؟ هل معناه أن الراضين عن الحياة لا يطلبون منها إلا قليلاً وان الرضى عن الحياة مقررون بضعف الثقة بها وسوء الظن بأمامها وأمثالتها العليا؟؟ هل معناه أننا نأخذ من رضى الحياة بقدر ما ندع من طلب الكمال؟؟ ليس هذا المعنى الذي أردناه وما من قصدنا أن نقول إن الإيمان بالمثل الأعلى موقوف على الحانقين الساخطين وأن اليأس أو القنوع من ديدن الراضين المستبشرين ، إننا لا نسمى الرجل بعيد المطامع لأنه يطلب الغنى من مصباح علاء الدين ولا نسميه فاتر الهمة ضعيف الأمل لأنه يطلب الغنى من منجم أعدت معداته وسبرت أغواره ودرست مراقيه ومنحدراته . ولقد يكون -الأول أعز مطلباً وأبعد غاية من الأخير ، ولكن ماذا على من يطلب من غير حساب أن يطلب الدنيا والآخرة؟؟



## الخيال في رسالة الغفران<sup>(١)</sup>

هب أننا عمدنا إلى كتاب من الكتب الجغرافية فغيرنا عنوانيه وأسماءه وجعلنا في موضع كل علم من أعلامه اسمًا من أسماء الأساطير والخرافات وزعمنا أن هذه الحقائق التي اشتمل عليها الكتاب وصف لعالم من عوالم الجن أو كوكب النساء . أيمجوز لنا بعد هذا التبلييل أن نعد هذا الكتاب بدعة من بدع القرائح وعملاً من أعمال الخيال ؟

وهب أننا تناولنا تاريخ الدولة الرومانية ، أو آية دولة من الدول البائدة ، فرويناه على المستقبل بدلاً من روايته على الماضي وأجريناه مجرى التنبؤ عما سيكون بدلاً من إجرائه مجرى التاريخ لما قد كان ، ونقلنا وقائعه من معاهدها التي حدثت فيها إلى واد من أودية السحر أو فج من فجاج الآخرة . فهل يصبح هذا التاريخ إذن قصيدة من قصائد الملحم المئوية أو طرفة من طرف الفنون ؟

وعلى هذا النحو يمكننا أن نسأل عن حقيقة رسالة الغفران : هل هي قصة تاريخية أو بدعة فنية ؟ وهل العامل الأكبر فيها للخيال أو للدرس والاطلاع ؟ وهل كان المعري فيها شاعرًا مبتكرًا أو كان قاصاً أديباً وحافظاً يسرد ما قد سمع ويروي عنمن سبق ؟ والصواب في أمر

( ١ ) البلاغ في ٢٣ أكتوبر سنة ١٩٤٣ .

هذه الرسالة أنها كتاب أدب وتاريخ وثمرة من ثمار الدرس ، والاطلاع ليست بالبدعة الفنية ولا بالتخيل المبتكر ، وقد سلك المعري فيها مسلك التلطف في القصص . فهو يورد طائفة من أخبار الشعراء والأدباء ونفطاً من أشعارهم وملحthem ويضيف إليها حواراً كان يقع مثله بين النحاة والرواة من تقدمه فيعزوه هو إلى الشعراء أنفسهم ويجعل أولئك الشعراء مرجعه الذي يفصل له فيما كان من الخلاف على لحن عباراتهم وضبط ألفاظهم ونواذر ترجمتهم ، فينحلهم آراءه في ذلك الخلاف ويلقنهم حكمه فيما يحسبه هو صواباً أو خطأ من أقواليل النقاد وأسانيد الرواة . فهو كان في تلك الرسالة إما مؤدياً لأنباء من سبق ناقلاً لأحاديثهم أو معلقاً برأيه على تلك الأخبار المؤداة والأحاديث المنقوله . وليس في كل هذا عمل كبير للتخيل والاحتراز .

ولم ننسَ أن المعري نقل كل ما تقدم إلى جنة الخلد وأنه وصف لنا الجنة وطبياتها وما أعدَ الله لأهلها من عيش رحيم ونعم مقيم وشهورات مطاعة ودعوات مجابة ، وذكر لنا كيف ينظر المتقدون إلى الطير السابح فيسقط بين أيديهم مشوياً مطهياً وكيف يتسوقون إلى الشمر اليانع فيتنقض أمامهم خلقاً سوياً . فأسهب في هذه الصفات ما أسهب وأجاد فيها ما أجاد . ولكن أي شيء من هذه الأشياء لم يكن من قبل ذلك معروفاً موصوفاً ؟؟ وأي خبر من أخبار الجنة المذكورة لم يكن في عصره معهوداً للناس مألفاً ؟؟ كل أولئك كان عندهم من حقائق الأخبار وواقع العيان يتظرون به ويؤمنون به ويصدقون أنهما ملائكة في ساعة من ساعات الرضوان كما يصدقون أنهم دخلوا بغداد أو مصر إذا شخصوا إليهما .  
رسالة الغفران في هذا الباب أقرب إلى الكتب الجغرافية وأوصاف الرحلات المشاهدة منها إلى أفنان الشعر وخترات الخيال ، وأشبهه

بالتاريخ المدونة منها بالنباءات المؤلمة والغرائب المستطرفة .

\* \* \*

ولم يكن الخيال من ملكات المعري التي اشتهر بها . ولم يكن هو نفسه يحب أن يوصف بالقدرة عليه بل لعله كان يكره أن ينسب إلى أهله ويراه منافياً للصدق مخالفًا للأمانة في القول ، ويحسب المحسن المتخيلة من باطل الزخرف ولغو الكلام . وكأنه كان يريد أن يبرأ من الخيال حين قال في فاتحة لزومياته « كان من سوالف الأقضية أني أنسأت أبنية أوراق توخيت فيها صدق الكلمة ونرها عن الكذب والمليط » وكأنه كان يشير إلى هذا المعنى حين ختم تلك المقدمة بقوله : « إني رفضت الشعر رفض السقب غرسه والرآل تريكته ، والغرض ما استجيز فيه الكذب واستعين على نظامه بالشبهات فأما الكائن عظة للسامع وإيقاظاً للمتوسن وأمراً بالتحرز من الدنيا الخادعة وأهلها الذين جبلوا على الغش والمكر فهو إن شاء الله مما يلتمس به الثواب . وأضيف إلى ما سلف من الاعتذار أن من سلك في هذا الأسلوب ضعف ما ينطق به من النظام لأنه يتلوخ الصادقة ويطلب من الكلام البرة . ويروى عن الأصممي كلام معناه « أن الشعر بباب من أبواب الباطل فإذا أريد به غير وجهه ضعف » . وقد وجدهما الشعراء توصلوا إلى تحسين المنطق بالكذب وهو من القبائح وزينوا ما نظموه بالغزل وصفة النساء ونحوت الخيل والإبل وأوصاف الخمر وتسبيوا إلى الجزالة بذكر الحرب واحتلبو أخلف الفكر وهم أهل مقام وخفض في معنى ما يدعون أنهم يعانون من حث الركائب وقطع المفاوز ومراس الشقاء » .

فالمعري كان ينكر أن يصف شيئاً لا حقيقة له من الحس ، ويأبى

على الشعراء أن يتقولوا بما لا يعانون ويتوصلوا إلى تحسين المنطق بالكذب وتربيته بالغزل والمحاسة ، ويعتذر من ضعف نظام اللزوميات باجتنابه غواية الزور فيها والتزامه الصدق والبر . أي أنه كان يتحجّز مخيلته ويتهم سواس قريحته ويجب أن يخرج صدقه للناس عارياً من كل زخرف وطلاؤة . فكانت ملكة الخيال فيه على قصورها وضعفها مكبوبة لا تتطرق إلى مداها وكان هو إلى التمجيص والتعمق أميل منه إلى التحليق والتجميل . ولسنا نعني أن نقول إن الشاعر يدان باعترافه و يؤخذ بحكمه على ملائكته ، فإن هذا يلزمـنا أن نصدق كل مغروف في دعواه وأن نخلط بين حقيقة المـراء وبين ما يراه المـراء لنفسه من الحقيقة المحببة إليه ، وليس هذا من الصواب ولا من الإنـصاف في شيء . ولكنـا أردـنا أن نبين ضعـف سلطـانـ الخيـال عـلى مـلكـاتـ المعـريـ وـغلـبةـ التـزـعةـ الـفلـسـفيـةـ فـيـهـ عـلـىـ السـلـيـقـةـ الفـنـيـةـ ؛ وـأنـ نـسـتـدـلـ منـ رـأـيـهـ فـيـ الأـخـيـلـةـ الشـعـرـيـةـ عـلـىـ قـلـةـ تـمـكـنـهـاـ مـنـ طـبعـهـ وـسـهـوـلـةـ اـنـصـرـافـهـ عـنـ فـتـنـتـهـاـ وـإـفـلـاتـهـ مـنـ أـوهـاـقـهـ ، وـماـ عـهـدـنـاـ أـنـ يـسـهـلـ إـفـلـاتـ مـنـهـاـ عـلـىـ ذـيـ قـرـيـحـةـ مـطـبـوـعـةـ عـلـىـ التـخـيـلـ .

ومن القصد في الحكم أن نقول هنا إن رسالة الغفران لم تخـلـ من آثارـ الخيـالـ وـلـمـ تعـطـلـ كـلـ العـطـلـ مـنـ حلـيةـ الشـاعـرـيـةـ . وهذاـ منـ الـبـدـيـهـيـاتـ إـلـاـ فـكـيفـ كـانـ يـتـأـتـىـ أـنـ تـخـلـوـ مـنـ خـيـالـ وـأـنـ تـعـطـلـ مـنـ شـاعـرـيـةـ ؟؟ وكـيفـ كـانـ يـتـهـيـأـ لـلـمـعـريـ أـنـ يـتـوـخـيـ الصـدـقـ الـحـسـيـ فـيـ الرـسـالـةـ وـأـنـ يـفـصـلـ بـيـنـ الـخـيـالـ وـالـحـقـيـقـةـ فـيـ روـاـيـةـ هـذـهـ الـغـيـيـهـاتـ وـلـوـ تـبـهـ لـذـلـكـ جـهـدـهـ وـحاـولـهـ بـكـلـ مـاـ أـوـتـيـ مـنـ قـدـرـةـ ؟؟ فـأـقـلـ مـاـ فـيـ الـأـمـرـ أـنـ رـجـلـ كـفـيفـ نـشـأـ عـلـىـ أـنـ يـسـتـعـيـنـ بـالـتـصـورـ الـوـهـيـ عـلـىـ إـدـرـاكـ الصـورـ الـمـرـئـيـةـ فـلـاـ بـدـ لـهـ مـنـ قـدـرـ مـنـ التـخـيـلـ تـكـسـبـهـ إـيـاهـ الـمـعـالـجـةـ إـنـ لـمـ يـكـنـ قدـ طـبعـ عـلـيـهـ طـبـعاـ ، وـأـنـهـ مـارـسـ الـشـعـرـ وـالـتـوـصـيـفـ وـلـنـ تـخـلـوـ الـمـارـسـةـ مـنـ فـائـدـتـهـاـ فـيـ تـنـمـيـةـ الـمـلـكـاتـ

وإذكاء الخواطر ، وأنه يتحدث بأمور مختلف تصورها باختلاف متتصوريها لأنها من الغيبيات التي لم تسمعها لذن ولم يلسم بها نظر ، فسبيله - سواء أراده أم لم يرده - أن يزج بالوصف شيئاً من هوا جس نفسه ويغشيه بمسحة من صبغة فكره ؛ فيكون له فيه فضل فوق فضل النقل والرواية .

وهذا ما صنعه المعرى في هذه الرسالة . فهي رحلة قدية كما قلنا ولكنها أعادها علينا كأنه قد خطأ خطواتها بقدميه وروى لنا أحاديثها كأنها هو الذي ابتدعها أول مرة ، فقد اعارضها هواه وأشربها روحه فهشت لها جوانحه ، وتنوى فأعانه التمني على التخييل . ولا عجب أن يشغل المعرى قلبه بمعن الجنات أو يتضاعل بها بعد إذ حرمته الدنيا متعها وحرم هو على نفسه ما بقي منها . فإن اللحم والدم لا ينسيان حظهما من الحياة نسية واحدة ! ولا بد من يقظة للنفس في بعض أوقاتها التي تخلو بها إلى شياطينها وتتفرد بغرائزها ونزعاتها . وما حرم المعرى طبيات هذه الدنيا إلا لقلة مؤاتتها وأنفنته من أن يتبدل في طلبها ويخل بوقاره واحتشامه في الأخذ بأسبابها والتصدي لشؤونها . على أنه كم من لحظة قال فيها لنفسه :

أيأتينبي يجعل الخمر طلة فتحمل شيئاً من همومي وأحزاني !

أو قال في إخلاص وأسف :

تنويت أن الخمر حللت لنشوة تجهزي كيف اطمانت بي الحال  
مقل من الأهلين يسر وأسرة كفى حزناً ما بين مشت وإقلال !!

قبل أن بفيء إلى حلمه فيقول :

وهيئات لوحـلـتـلـاـكـنـتـشـارـبـاـ      مـخـفـفـةـ فـيـ الـخـلـمـ كـفـةـ مـيـزـانـيـ  
أـوـ يـقـولـ :ـ

لو كانت الخمر حلاً ما سمحـتـبـهـاـ      لـنـفـسـيـ الـدـهـرـ لـاـ سـرـاـ وـلـاـ عـلـنـاـ  
فـأـمـاـ وـالـخـمـرـ التـيـ يـشـتـهـيـهاـ فـيـ رـسـالـةـ الـغـفـرـانـ خـمـرـ الـجـنـانـ التـيـ أـعـدـهـاـ  
الـهـلـلـصـالـحـينـ مـنـ عـبـادـهـ فـلـاـ حـرـجـ عـلـيـهـ أـنـ يـصـفـ مـجـالـسـهـاـ وـيـتـحدـثـ  
بـنـادـمـاتـهـاـ وـلـاـ هـوـ وـاجـدـ إـنـ تـمـنـاـهـاـ .ـ مـنـ يـلـومـهـ عـلـىـ هـذـاـ التـمـنـيـ أـوـ يـلـجـئـهـ  
إـلـىـ مـثـلـ ذـلـكـ الـاسـتـدـرـاكـ السـرـيعـ .ـ .ـ .ـ

\* \* \*

إن رسالة الغفران نطف وحدها في آدابنا العربية ، وأسلوب شيق  
ونسق طريف في النقد والرواية ، وفكرة لبقة لا نعلم أن أحداً سبق  
المurai إلـيـهـاـ (ـالـهـلـمـ إـلـاـ إـذـاـ اـسـتـشـنـيـنـاـ مـحـاـوـرـاتـ لـوـسـيـانـ فـيـ الـأـوـلـبـ  
وـالـهـاـوـيـةـ)ـ وـفـذـلـكـ جـامـعـةـ لـاشـتـاتـ مـنـ نـكـاتـ النـحـوـ وـالـلـغـةـ .ـ ذـلـكـ تـقـدـيرـ  
حق موجز لرسالة الغفران أما أن ينظر إليها كأنها نفعـةـ منـ نـفـحـاتـ الـوـحـيـ  
الـشـعـريـ عـلـىـ مـثـالـ مـاـ نـعـرـفـ مـنـ القـصـائـدـ الـكـبـرـىـ التـيـ يـفـتـنـ فـيـ تـمـثـيلـهـاـ  
الـشـعـراءـ أوـ القـصـصـ التـيـ يـخـتـرـعـونـهـاـ اـخـتـرـاعـاـ ،ـ أـوـ يـنـظـرـ إـلـيـهـاـ كـأـنـهـاـ عـمـلـ  
مـنـ أـعـمـالـ تـولـيدـ الصـورـ وـإـلـبـاسـ الـمـعـانـيـ الـمـجـرـدـةـ لـبـاسـ الـمـدـرـكـاتـ  
الـمـحـسـوـسـةـ ،ـ فـلـيـسـ ذـلـكـ حـقـاـ وـلـيـسـ فـيـ قـوـلـنـاـ هـذـاـ غـبـنـ لـلـمـعـرـيـ أـوـ بـخـسـ  
لـرـسـالـةـ الـغـفـرـانـ .ـ كـلـاـ وـلـاـ هـوـ مـاـ يـغـضـبـ الـمـعـرـيـ أـنـ يـقـالـ هـذـاـ القـوـلـ فـيـ  
رسـالـتـهـ .ـ

## ملكة السخر عند المعري<sup>(١)</sup>

مم يسخر الانسان ؟ إنه ينظر إلى مواطن الكذب من دعاوى الناس فيبيتسم ، وينظر إلى لجاجهم في الطمع وإعنانهم أنفسهم في غير طائل فيبيتسم ؛ وهذا هو العبث وذاك هو الغرور .

فالعبث والغرور بابان من أبواب السخر بل هما جماع أبوابه كافة . وكل ما أضحك من أعمال الناس فاما هولون من ألوان الغرور او ضرب من ضروب العبث . وكثيراً ما يلتقيان . فان الغرور هو تجاوز الانسان قدره والعبث هو السعي في غير جدوى ، ولا يكون هذا في أكثر الأحيان الا عن اعترار من المرء بنفسه وتعد منه لطورة .

والناس يعلمون ذلك بالبداهة . فهم يعلمون أن الغرور والعبث مادة الضحك وجرثومته التي يتفرع منها كل مضحك من الأعمال والأقوال ، ويخربون ذلك كل يوم في مداعباتهم لصغارهم وامتحانهم لقوة أطفالهم . يقبض الرجل كفه لابنه الصغير على غير شيء ، فيأخذه بأن يفتحها ويعرفه بكل ما يجده فيها إذا هو قوي على فتحها . في Jihad the child في ذلك ما يجاهد : يقوم ويقعد . ويشتد ويختد . ويلتوى ويتعدل . ويرفع أصابعه بعد أصعب فإذا الذي رفعه قد عاد فأطبق مرة

(١) البلاع في ٢٩ أكتوبر سنة ١٩٢٣

آخرى ، ويعيه الجهد فيركن الى الملتقى والخدعه . وهو في كل هذا يحسب نفسه قادرًا على أن يغلب أباه عنوة وقسرًا أو يغلبه خديعة ومكرًا . وهذا هو الغرور .

ثم تلين له تلك القبضة فيفتحها فإذا هي خاوية وإذا بذلك العنا  
الذى أجهده وبهره قد ذهب سدى . وهذا هو العبث . ومن هذا وذاك  
تضحكنا الطفولة وتعجبنا غرارتها وكباريأوها ونتخذها تسلية ولهوا .  
ولكن هل يضحكنا من الكبار شيء غير هذا ؟ وهل مهازل الحياة ومساخن  
التمثيل إلا صورة مكيرة من هذه اللعبة الصبيانية ، وسذاجة مركبة من  
هذه السذاجة البسيطة ؟

\*\*\*

وإذ كان هذا معدن السخر وأصل الدعاية فما أجر رجلاً  
كصاحب رسالة الغفران أن يكون ساخرًا ؟ بل ما أجره أن لا يكون له  
عمل في الحياة غير السخر ؟ إنه رجل استخف بالحياة جماء وهانت عليه  
الدنيا بما وسعت . فيما من دعوى من دعاوى الناس تستزه عن الغرور في  
اعتقاده وما من غاية من غايات الناس لا تنتهي في تقديره إلى عبث فارغ  
وخدعه ظاهرة ، كلهم مغور وكلهم عابث وكلهم متعلق من الأقدار  
بمثل تلك القبضة التي يعييه أن يفض أصبعاً منها . . . حتى إذا فضها أو  
خطر في وهمه أنه فضها لم يجد ثم شيئاً ، أو وجدها ملائى بما يشبه الفراغ  
سخية بما ليس مختلف عن الحرمان . . . وكلهم محظوظ عدة لا تنفع  
ومتقلد سلاحاً يصيب :

ورب كم يحمل السيف صارماً إلى الحرب والأقدار تلهو وتسخر

لَا بَلْ هُبَهُ وَصَلَ إِلَى الْحَرْبِ بِسِيفِهِ الصَّارِمِ وَقَاتِلَ وَظَفَرَ وَسَلَمَ فَمَاذَا  
عَسَاهُ يَغْنِمُ؟ أَعْلَهُ الشَّنَاءَ عَلَى الْأَفْوَاهِ؟ أَوْ لَعْلَهُ عَرْشَ مُلْكَةٍ؟ إِنْ كَانَ ذَاكَ  
وَقُلْ أَنْ يَكُونَ فَلَعْمَ أَبِي الْعَلَاءِ مَا قَصَارِي الشَّنَاءِ وَالسَّمْعَةِ :

وَمَا يَبَالِي الْمِيتُ فِي لَحْدِهِ بِذَمِّهِ شَيْءٌ أَوْ حَمْدَهُ؟  
وَمَا الْعَرْوَشُ وَالدُّولُ . وَمَا الْمُلُوكُ وَالْأَقِيالُ؟ فَلَكُمْ غَيْرُ عَلَى هَذِهِ  
الْأَرْضِ مِنْ جَيْلٍ وَكُمْ زَالَ فِيهَا مِنْ مَجْدِ أُثْيَلٍ وَمِلْكٍ عَرِيضٍ طَوِيلٍ :

وَكُمْ نَزَلَ الْقَبِيلُ عَنْ مَنْبِرٍ فَعَادَ إِلَى عَنْصَرٍ فِي الشَّرِيِّ  
وَأَخْرَجَ مِنْ مَلْكَهُ عَارِيًّا وَخَلَفَ مُلْكَةَ بَالْعَرَاءِ  
مَاذَا مَضَى مِنْ قَبْلَنَا؟ مَاذَا يَأْتِي بَعْدَنَا؟ مَا نَحْنُ؟ مَاذَا يَبْلُغُ مِنْ  
عَقْبَى سَعْيِنَا وَغَايَةَ تَدْبِيرِنَا وَأَيْ شَيْءٍ يَخْتَلِفُ عَلَى تَوْالِي الْأَعْصَرِ مِنْ سَنَةٍ  
الدَّهْرِ وَأَطْوَارِ الْحَوَادِثِ الَّتِي لَا بَدَائِيَّةَ لَهَا وَلَا نَهَايَةَ؟

نَزَولٌ كَمَا زَالَ آبَاؤُنَا وَبِقَى الزَّمَانُ عَلَى مَا تَرَى  
نَهَارٌ يَضِيءُ وَلَيلٌ يَجْيِئُ وَنَجْمٌ يَغُورُ وَنَجْمٌ يَرَى  
وَهَذِهِ الْأَنْجَمُ الْغَائِرَةُ الطَّالِعَةُ مَا شَأْنَهَا فِي ذَلِكَ الْفَضَاءِ وَمَا نَهَايَةُ  
دُورَانِهَا وَمَاذَا يَلْحِقُ بِهَا فِي أَجْوَازِ سَمَائِهَا؟ أَتَسْرِي أَمْ تَقْفَ؟ أَتَخْبُو أَمْ تَظْلِلُ  
هَكُذا مُضْطَرِّمَةً عَلَى الْمَدِّي؟ أَيْعِفِيهَا ذَلِكَ النَّاعِبُ الْقَابِعُ فِي كَسْرِ دَارِهِ مِنْ  
قَصَائِهَا الْخَتَم؟ أَيْشَفُعُ لَهَا عَنْدَهُ سَنَوَاهَا وَوَضَاءَتِهَا وَنَظَامَهَا وَأَبْدِيَّةَ آفَاقَهَا فِي  
شَيْءٍ مَمَّا سَبَقَ بِهِ حَكْمَ الْفَنَاءِ؟ لَا عَفْوَ وَلَا شَفَاعةَ . إِنَّهَا لِفَانِيَّةٌ وَإِنَّ أَجْلَهَا  
لِمَنْظُورٍ . وَإِنَّهُ لِيُشَرِّفُ عَلَى سَاحَةِ الْأَكْوَانِ فَإِذَا هِيَ أَشْلَاءُ فَوْقَ أَشْلَاءٍ  
وَأَنْقَاضٍ مَطْمُورَةً بِأَنْقَاضٍ : أَشْلَاءُ كَوَاكِبٍ لَا أَشْلَاءُ جَسُومٍ وَأَنْقَاضٍ  
عَوَالَمٌ لَا أَنْقَاضٍ أَطْلَالٍ وَرَسُومٍ . وَقَدْ يَشَكُّ وَلَكِنْ شَكُّ مَنْ يَهْزُ كَتْفِيهِ كَأَنَّ

الأمر لا يعنيه ولا يبالي على أي وجه يصير . فهل تطفأ الشمس أو لا  
تطفأ ؟ يجوز . نعم :

يجوز أن تطفأ الشمس التي وقفت  
من قبل عاد وأذكى نارها الملك  
فإن خبت في طوال الدهر جرتها  
فلا محالة من أن ينقض الفلك  
وقد يحزم ويبرم فإذا هو جزم لا فكاك منه وإن إبرام تخس فيه صramaة  
القضاء :

زحل أشرف الكواكب داراً  
ولنار المريخ من حدثان الد  
والشريا رهينة بافترق الشـ... مل حتى تعد في الأفراد  
فدنيا كهذه الدنيا التي يلحظها المعري أي شيء فيها يستحق العناء  
وأي عناء فيها يجل عن السخر ؟ أي خطر لمهمة من المهام بين مصارع  
أكون ومشاهد آباد وأزمان ؟ أليس من ينشد ملكاً أو ثراءً في هذه المدرجة  
العاشرة كذلك الهالك الذي يفتقد حليته أو ساعته في السفينة الهاوية إلى  
قاع اليم ؟ كلامها مضحك ! بل ما من شيء إلا وهو مضحك في هذا  
الكون العامر بالخراب الثابت على التداعي والزوال ! وهل نسينا أن القبر  
يضحك من تراحم الأصدقاء ؟ فهكذا تتشابه الأمور فإذا الم Hazel كالجد وإذا  
الحلم كالعيان :

وشبيه صوت النعي إذا قيد س بصوت البشير في كل واد  
لا بل هو كل شيء ككل شيء . هو العلم كالجهل والحق كالباطل  
والهدى كالضلal :

وقد زعموا الأفلاك يدركها البلي فان كان حقا فالنجاسة كالطهر

فعلام إذن يرجع الانسان نفسه وبأي شيء يحفل وما اجتهاده في التدبير والتقدير وتغيير ما كان بما سيكون ؟ ألا إننا لنسعد ونشقى عيشاً ونسعى ونسكن عيشاً ونرجو ونقط عيشاً ونبكي ونضحك عيشاً . ومن وراء ذلك كله هاتف يهتف بنا في غير رفق ولا رحمة :

تقفسون والفالك المحرك دائرة وتقذرون فتضحك الأقدار  
نعم تضحك الأقدار وحق لها أن تضحك . ولئن ضحكت الأقدار  
لقد سمعنا من خلل ضحكاتها العالية ورواعده قهقهتها التي تغمر الأرض  
والسماء جميعاً تهانف ذلك الشيخ الساخر المتنكب عن طريق الدنيا العابرة  
في زاوية من زوايا المرة .

\* \* \*

ففي المعري مملكة السخر التي في الأقدار وهو يضحك حين  
تضحك ويسخر مما تسخر هي منه لأنه ينظر بعينها ويقرأ خطوطها  
الغامضة في كتابه ويطلع معها على ساحة واحدة .

فالسخر هو مملكة المعري حقاً لا التجميل ولا الخيال . وإنه لمن سخر الأيام أن يكون المعري أو يكون المتشائمون عامة من أطبع الناس على السخر وأفطنتهم إلى مواطن الضحك . فقد يلوح أن ذلك من التناقض الغريب والماجن المكذوب . أیكون أقرب الناس إلى الشكوى أقربهم إلى الضحك والسخرية ؟ هذا عجيب ولكنه مع ذلك هو الحقيقة المطردة والقياس المستقيم .

إن المتشائمين مستخفون بالدنيا وما السخر وما الاستخفاف ؟  
فلعلهما بعد ابنا عمومة إن لم يكونا أخوين شقيقين أو توأمين . ومن

استخف بشيء فقد سخر منه ؟ أو كان كالساخر منه في وجهة النظر اليه .

والمسائمون يستخفون بالدنيا لأنهم لا يرون فيها نعياً يؤبه له ولا وطراً يستحق أن يسعى اليه . وإنما يعتريهم ذلك من دقة الاحساس وتفرز الخاطر وشدة تبرير الألم بنفسهم إذا مسها طائف منه ولو من بعيد . وناهيك بما يعتريهم من عذاب التناقض بين الفكر والاحساس : بين فكر يرى أعظم الأشياء أهون من أن يكون لها شأن خطير ؛ وإحساس يجعل لكل همسة من همسات الحياة شأنًا بل شؤوناً خطيرة . . . . .

فلذلك - أي لدقة إحساسهم - تنغص عليهم لذاتهم وتنتابهم الأحزان والأشجان وتغلب عليهم الكآبة والقنوط . ولذلك - أي لدقة إحساسهم أيضاً - يفطنون إلى دخائل النفس الخفية ويستمعون إلى دبيب الوساوس المتكررة فتتفضح لهم المضحكات والمغامز ويتراءى قبلهم وحدهم نفاق الطوايا وذبذبة الضمائر . فإن بكوا فحيث يجهل الناس البكاء ، وإن ضحكوا فحيث يغفل الناس عن أسباب الضحك . وهذا أيضاً باب من أبواب الشقاء . إذ لا تجد في الأشياء أشد شقاء من يبتلي بجهل الناس إياه فلا يشاطروننه أبداً ولا يفتقرون سرّاً بشاشة منه أو عبوس . وكأنما هو إذ يمشي بينهم هائم في صحراء بلقع لانجي فيها ولا معين ، أو كأنما هو بينهم سجين غريب اللسان بين أيدي زبانية موكلين بتعذيبه وإيجاعه . وما ظنك حين يضاف عليه ألم الوحدة إلى آلام المصائب اللازبة والمحن المترابطة ؟

\* \* \*

وكم من شقاء غير هذا تجره على دقاق الاحساس من المتشائمين مملكة السخر وسرعة الفطنة الى المضحك من أخلاق الناس ! فمن هذا الشقاء الكثير حذرهم من الضحك ونصبهم الناصل في توقي السخرية والبعد عن الجليل والدقيق من شبهاها . فهم يحذرون السخرية لأنهم يشحدون سلاحها ؛ وهم يغلون في الفرق من مظانها لأنهم يعرفون مناشئها . وفي ذلك بلاء لهم وأي بلاء .

ولا يبعد أن يكون هذا الخوف أول ما وسوس للمعري فجنه به الى اجتناب الناس ولزوم داره : فقد كان الرجل شديد الاحتفاظ برصانته وإياها . وكان عظيم الإكبار لصفة الوقار . خصصها بالذكر في رثائه لأبيه فقال :

ويا ليت شعري هل يخف وقاره      إذا صار أحد في القيامة كالعهن  
وهل يردا الحوض الروي مبادراً      مع الناس أم يأبى الزحام فيستأنني  
هذا وهو قد رثى أباه في شرخ الصبا وأوائل الشباب أي في سن  
الخلفة والطيش وأوان العجلة والرعونة .

ولقد كان مع عزلته في داره إذا أراد أن يأكل انتهي جانب من الدار  
مخافة أن يbedo من أكله بعض ما يعب أو يزدرى ، وكان يشتهي الخمر فلا  
يشتبه عنها إلا أنها تحل عقال العقل وتطلق اللسان بالهذر ، وكان يخشى أن  
يطول عمره وأكبر ما يخافه من طول العمر أن يهرم فيحرف فيعود أصحوحة  
لمن رآه وفي ذلك يقول :

وما أتوقى والخطوب كثيرة      من الدهر إلا أن يحل بي الهر  
ومن كان هذا حذره من الضحك وخجله من السخرية فلن تطيب

له عشرة الناس ولن يستريح منهم إلى مودة أو حفاوة . ولا شك أن الصبر على العزلة أولى به وأروح له وأهون عليه من اختلاط يعرضه لضحكه مؤذية أو لمة جارحة ؛ وهذا أيضاً من جنaiات السخر على الت Shawām . ولكنها كما قلنا رفيقان بينهما كثير من وشائج الرحم وأواصر المعرفة .

## السخر في رسالة الغفران<sup>(١)</sup>

من دواعي فلسفة السخط (أو التشاؤم) في الطبائع الخيرة أن يكون الإنسان مجبولاً على الإحساس بالواجب والشعور باللباقة . ذلك أن الذي يحب على هذا الخلق يرى الأشياء كما هي كائنة ثم يراها كما يجب أن تكون فلا يلبث أن يجد في كل شيء نقصاً ولا يلبث أن يجد في كل شيء باعثاً للأسى والأسف وداعياً إلى النقد والمذمة . فيكون غضبه أكثراً من رضاه وحزنه أعم من فرجه ، ويكون إلى التنفير والقول بالتشاؤم أميل منه إلى التبشير والقول بالتفاؤل .

ومن دواعي ملكة السخر في الطبائع الخيرة أن يكون الإنسان مجبولاً على تلك الخصلة بعينها . أي أن يكون حي الحاسة الأخلاقية عظيم الشعور بالواجب واللباقة . لأن المرء إنما يصلاح من كل شيء يوضع في غير موضعه ويظهر بغير المظهر الواجب له وفي غير الصورة اللائقة به : يصلاح من الشيخ المتصابي ومن الغبي المتداهي ، ومن الريفي الجلف الذي يتخيال في زي أهل الحضر والوضيع المهين الذي يولع بسمت الأعزاء من أصحاب الشأن والخطر . يصلاح من يصلح صولة الشجاع المتقدم حتى إذا لاحت له بارقة من الوهم هرب هروب الجبان المذعور ،

---

(١) البلاغ في ٦ نوفمبر سنة ١٩٢٣

ومن يتغنى بالسماحة والجود حتى اذا دعى الى البذل ظهر منه البخل وحار  
كيف يخلص من مأزقه ويفلت من الشرك الذي وقع فيه بسوء رأيه ؟ ومنن  
يتصلدى لختل الناس فإذا هو مختول من أهون سبيل ، أو يتقدم للعبث من  
يظن فيه الغفلة والحمق فإذا هو هزأاً لذلك الغافل الأحمق في نظره .

فالضحك - على هذا - مقارنة سريعة مفاجئة بين حالة تراها وحالة  
تخيلها : حالة كائنة وأخرى واجبة ، حالة صحيحة ثابتة وحالة كاذبة  
مدعاة : مقارنة بين الظاهر والباطن وبين الحاصل والواجب وبين  
الشاهد والمقدر . ولا يقوى على هذه المقارنة في سرعة وفطنة غير الذهن  
المطبوع على تمثيل الأشياء في صورها الحقيقة المثل ووجوها الصالحة  
الواجبة . ومن هنا يغلب أن يكون السخر باعثاً قوياً على فعل الواجب  
ومراعاة اللياقة والوقوف على حد الكراهة .

ألا ترى أن الناس يقولون لمن ينصحونه : افعل هذا لئلا يضحك  
الناس منك ؟ فهم يدركون العلاقة بين الضحك والواجب ويشعرون  
بالاقرابة بين ملكة السخر والخاتمة الخلقية ، ويعلمون أن البصیر بواجباته  
بصیر كذلك بموضع التقصير وأسباب الزراية والساخرية . ولكنهم  
يدركون ذلك على صورة مبهمة ملتسبة فيستغربون لأول وهلة أن يقال  
 لهم إن الطبع الساخر هو الطبع العارف بواجبه المحتفظ بكرامته وإن الوقار  
 والضحك قد يأتيان من عنصر واحد . ولا غرابة في الأمر لو نظرنا اليه من  
 هذه الوجهة .

\* \* \*

ولقد كان المعري شديد الاحتفاظ بالكرامة قوي الشعور  
 بالواجب . كاد يهدى على نفسه مضاضة الفاقة وشظف العيش لأن

أبواب الرزق مغلقة دونه ولا لأن السعة محمرة عليه ولكن لأنه يضمن بكرامته أن ينال منها نائل وأن تمسها دسيسة من مزاحم ماكر أو فرية حاسد متطاول ؛ وكان يعف عنها يشتهي من لحم الحيوان وألبانه وينهى أن يقتل البرغوث وأن يفجع النمل في العسل لا خشية من شر ذلك الحيوان ولا طوعاً لشرع شارع ولكن لأنه يكره البغي ويستحي أن يدين غيره بما لا يدين به نفسه ؛ ولأنه يعرف من معنى الواجب أنه شيء يفرضه الإنسان على نفسه ولا يعرف من معناه ذلك الشيء الذي يفرضه عليه غيره .

فقد اجتمعت للموري إذن خصال ثلات : هذا الشعور النادر بالواجب ، وتأنك الخصلتان اللتان ذكرناهما في المقال السابق وهما : الاستخفاف بالدنيا ودقة الاحساس . وكل هذه الخصال من دواعي التشاوؤم وكلها أيضاً من دواعي السخر فلا جرم يكون الموري الساخر ضريب الموري المتشائم ؛ وتكون ملكة السخر فيه أول ما يسترعى النظر من تصانيفه وثمار قريحته .

\*\*\*

هذه الملكرة تظهر في ثر الموري ظهورها في شعره . وهي أظهر ما تكون في رسالة الغفران التي نحن بصدده الكلام عليها الآن . ففي هذه الرسالة كان الموري ساخراً جاداً في السخر ؛ يخرج التشاوؤم مخرج التفاؤل ويعرض اليأس في ثوب الأمل ؛ ويبتسم من آمال الناس في الدنيا والآخرة ثم يعود فيبتسם من ابتسامه ، ويعبث بالكافرين ويعرض بهم في ظاهر القول وهو بالمؤمنين أشد عباً وأبلغ تعريضاً . وقد وفق في بعض أحاديث الرسالة توفيقاً يذكرنا بغمزات هيني وتقريعات كارليل ودعابة سرفانتس ؛ وغيرهم من كبار الساخرين والهجائن الذين تعتبر الآداب الغربية بآثارهم

ويعدها الكثير من قرائنا لغواً وهنراً . خلطهم بين الهزل والسخر وقلة تمييزهم بين ضحك المجنون والبطالة وضحك المعرفة والشعور العميق .

انظر مثلاً إلى كوخ الحطينة في الجنة . يذهب صاحب المعري « فإذا هو ببيت في أقصى الجنة كأنه حفش أمة راعية ، وفيه رجل ليس عليه نور سكان الجنة ! وعنده شجرة قمية ثمرة ليس بزاك .

فيقول : يا عبد الله ! لقد رضيت بحقير .

فيقول : والله ما وصلت به إلا بعد هياط ومياط وعرق من شقاء وشفاعة من قريش وددت أنها لم تكن » .

فتأمل كيف ضمن المعري على الحطينة بقصر واحد حيث القصور لا عداد لها ولا كلفة في بنائها . ومثل في خلdek حال الحطينة وقد أدخل الجنة بعد شق النفس فإذا هو بائس الدارين وساكن أكواخ في الأرض وفي السماء . . . وإذا هو لئيم غير زاكي المنتسب خبيث اللسان ناكر للجميل كما كان في الدار الدنيا ، فهو يتتفع بشفاعة قريش ويود أنها لم تكن . وينجو من النار ولا يحمد الله على ما صار إليه كأنه لا يزال يتمثل بقوله :

سُمِّتْ فَلَمْ تَبْخُلْ وَلَمْ تَعْطِ طَائِلًا فَسِيَانْ لَا ذَمْ عَلَيْكَ وَلَا حَمْد

وإن شئت أن تستعين على استحضار صورة الكوخ في الجنة فتمثل موكيماً من مواكب الملوك الفاتحين تمشي فيه بغلة أبي دلامة أو رهاناً في مضمار العتاق المسومات يدخله حمار كحمار المسيح الدجال الذي تنبئنا عنه الأساطير . وانظر كيف يكون مرأى ذلك في النظر ووقعه في الخاطر ! فكوخ الحطينة في علينا هو بغلة أبي دلامة في موكب الملوك وحمار المسيح في رهان الجياد وهو في جملته وتفصيله صورة مضحكه عريقة في الفكاهة

بلغة في السخر والدعاية .

وانظر الى قصة الإوز في الجنة . يمر بابن القارح صاحب الموري  
رف من إوز الجنة « فلا يلبث أن ينزل على تلك الروضة ويقف وقوف  
منتظر لأمر - ومن سأله طير الجنة أن يتكلم - فيقول ما شألك ؟

فيقلن : ألممنا أن نسقط في هذه الروضة فنعني لمن فيها من  
شرب .

فيقول : على بركة الله القدير .

فيتفضّن فيصرن جواري كواكب يرفلن في وشي الجنة وبأيديهن  
المزاهر وأنواع ما يلتمس من الملاهي » ولا يزلن في غناء وقصص وانشاد  
أشعار حتى يبدو للشيخ فيقول للنابغة الجعدي :

« يا أبا ليل ! إن الله جلت قدرته منْ علينا بهؤلاء الحور العين  
اللواتي حولهن عن خلق الإوز : فاختر لنفسك واحدة منها فلتذهب  
معك إلى منزلك تلاحنك أرق اللحان وتسمعك ضروب الألحان . فيقول  
لبيد بن أبي ربيعة . إن أحد أبو ليل قينة وأخذ غيره مثلها أليس ينتشر  
خبرها في الجنة فلا يؤمن أن يسمى فاعلو ذلك أزواج الإوز ؟

فتضرب الجماعة عن اقتسام أولئك القيان . . . . .

وكأنني بخلائق الموري المتوزعة في كتبه قد ظهرت كلها في هذه  
الكلمة الأخيرة . وفيها مزح مليح وسخر ظريف ؛ وفيها فوق ذلك دليل  
على شعوره باللياقة وحذرها من التعرض للضحك وزجره النفس عن  
شهواتها ولذاتها من أجل ذلك وأمثاله . وصدق بلوتارك صاحب التراجم  
المشهورة إذ قال إن نكتة واحدة تنقل عن الرجل قد تغنى في الدلالة عليه ما

لا تغنية الترجمة المسهبة والحوادث الكثيرة .

وшибه بهذا في الدلالة على شدة اتقاء المعرى للضحك وحضور الخدر منه في ذهنه حواره الذي أجراه بين عدي بن زيد وابن القارح إذ يسأل هذا عدياً في إعراب بيت من شعره فيقول له : « دعني من هذه الأباطيل ! ولكنني كنت في الدار الفانية صاحب قنصل فهل لك أن تركب فرسين من خيل الجنة فتبعثهما على صيرانها وخيطان نعامها وأسراب طبائها وعوانات حمرها ؟ فإن للقنيص لذة ! »

فيقول الشيخ : إنما أنا صاحب قلم ولم أكن صاحب خيل . وما يؤمنني أن ركبت طرفاً وأنا كما قال القائل :

لم يركبوا الخيل إلا بعد ما كبروا      فهم ثقال على أكتافها عنف  
...      أن يقذفي على صخور زمرد فيكسر لي عضداً أو ساقاً فأصير  
ضحكة في أهل الجنان ... » وهذا حوار جاء عرضاً مقتضياً مما تقدمه  
وتلاه ، فيزيد في دلالته على ما أشرنا إليه أن المعرى ابتدعه من عنده ولم  
يكن في سياق الحديث ما يدعو إليه أو يوحيه إلى الذهن بمناسبة قربة .  
فكأن هاجس الخدر من الضحك قائم في ذهن المعرى متجسم أمام وهمه  
تحركه أضعف المناسبات أو يحرك نفسه بغير مناسبة . ومثل هذا الخدر ينم  
بلا ريب على خلق كمرين في النفس وعادة لاصقة بالتفكير ويستدل منه على  
تيقظ الرجل للمضحكات واستعداده الدائم لتحاشيها ، مما يدل على  
معرفة منه بمواطن السخر وسرعة اهتدائه إلى مناسئه ودعائيه .

\* \* \*

وقد وضع المعرى إبليس في جهنم كما ينبغي له . ولكنه لم يشغله

عن الكيد والإغواء بما هو فيه من الضجر والعقاب . فلما أطال ابن القارح في سؤال أهل النار وأكثر عليهم من المناقشة مال إبليس إلى الزبانية يقول لهم : « ما رأيت أعجز منكم إخوان مالك ! ألا تسمعون هذا المتكلم بما لا يعنيه ؟ فلو أن فيكم صاحب نحیزة قوية لوثب وثبة حتى يلحق به فيجذبه إلى سقر ! » وهذا إصرار على الشر يستحق أن يضحك منه . إذ ما أبعد ما ينبغي أن يكون الإغواء من العذب الذي يضطرب في الأغلال والسلال وتأخذه مقام الحديد في أيدي الزبانية ؟ وما أغرب أن يتخد إبليس الزبانية آلة وجندًا يستعين به على الإضرار والكيد وهم جند الله المسلط عليه لا إضراره بالناس وكيده لهم ؟ فهذا ما يسمونه المفارقة ؛ أو هو التناقض المضحك الذي ألقاه المعري على شيخ الساخرين ليعجب من خبيثه وعناده ويجعل منه سبلاً إلى ابتسامة من ابتساماته الهازئة .. على أن أغرب ما في هذا الموقف أن يكون الساخر الأكبر نفسه سخرية وهزواً لأحد من الناس ! .

\*\*\*

وفي الرسالة كلمات كثيرة مثبتة على هذا النحو تارة في وضوح وصراحة وتارة في خفاء ومواربة . فتأمل مثلاً قول النابغة الجعدي لصاحبه الذياني « أقسم أن دخولك الجنة من المنكرات . ولكن الأقضية جرت كما شاء الله ! لحشك أن تكون في الدرك الأسفل من النار ، ولقد صلي بها من هو خير منك ولو جاز الغلط على رب العزة لقلت إنك قد غلط بك » . وتأمل قول الشيخ ابن القارح حين أراد أن يصلح بينهما : « يجب أن يحذر من ملك يعبر فيرى هذا المجلس فيرفع حدشه إلى الجبار الأعظم فلا يغير ذلك إلا إلى ما تكرهان . واستغنى ربنا أن ترفع الأخبار إليه ولكن

جرى ذلك بجري الحفظة في الدار العاجلة . أما علمتنا أن آدم أخرج من الجنة بذنب حقير . فغير آمن من ولد أن يقدر له مثل ذلك ! » وتأمل قول أوس بن حجر من أهل النار وهو تكرار لمعنى كلام النابغة الجعدي من أهل الجنة « ولقد دخل الجنة من هو شر مني ولكن المغفرة أرزاق . كأنها النشب في الدار العاجلة ! » وأمثال هذه الكلمات كثيرة في رسالة الغفران لا نحصيها ولكن نحيل القارئ عليها . وحسبنا أن نقول هنا إن الرسالة كلها في وضعها وفي تركيبها وفيما بدا من معانيها القريبة وما انطوت عليه من المعازب البعيدة والمضامين الخفية إن هي إلا ضحكة واحدة متصلة يجهر بها المعرى حيناً ويوارب بها أحياناً . وقد يغرق في السخر حين يوارب ويداري حتى تخاله ساخراً من السخر مترفعاً عن الاهتمام لإظهار قصده لشدة استخفافه وقلة مبالاته .

## حول رأي المعري في المرأة<sup>(١)</sup>

المرأة أكبر حبائل الحياة . من تعلق منها بسبب فقد تعلق من الحياة بأسباب وخاص من الدنيا في أعمق الغمرات . فلا عجب أن يرفض المرأة من يرفض الحياة وأن يكون شعور المتشائمين من ناحية المرأة مختصر شعورهم من ناحية الحياة: حب يشوبه ضغف وشوق يغالبه حذر . وسوء ظن دائم بالحسن منها والقبيح على حد سواء ، بل لعله يكون بالحسن أشد وأعظم لأنه باب الخديعة وحبالة الأطماع ، ولأن القبيح من السهل أن يتقوى ويدفع أما الحسن فلا يتقوى إلا بغالبة ولا يدفع إلا بعناء .

وليس ينتظر من المعري إلا أن يكون على دين زملائه وإنواده المتشائمين في الشرق والغرب في هذه العقيدة . فهو كاره للحياة كاره للمرأة قد برم بالعالم كله فقال في نفس واحد :

فاف لعصريهم نهار وحنفس وجنسي رجال منهم ونساء !  
ولكنه إذا التفت إلى المرأة خاصة عرف أنها الحياة مصغرة في ثوب من الجسد وأنها خلاصة ما في الحياة من الغوايات التي يوصي بالحذر منها والشرور التي يألم لها والغير والصروف التي يزدرى الحياة من أجلها .

( ١ ) البلاغ في ١٣ نوفمبر سنة ١٩٢٣ .

فيفضها رفضاً ماضعاً وينصها بدم غير مشارك . وله في اللزوميات  
أشعار كثيرة تنطق كلها بهذا الرأي في عبارات مختلفة . فهو إذا رفق فالمرأة  
أعوبة ملهمية :

وما الغواني الغوادي في ملاعبها إلا خيالات، وقت أشبعها لعبا

وإذا اشتد فالمرأة حية مؤذية :

وإنما الخود في مساربها كربة السم في تسربها

وهي على كل حال آفة اللب وفتنة الحلم :

يفندن الحليم بغیر لب وهن وإن غلبن مفنفات

ولن نصل منهن إلى خير ولن نحمد لمسراهن غبًا .

ولكن الأواني باعثات ركابك في مهالك مقتنات  
صحبنك فاستفدت بهن ولداً  
ومن رزق البنين فغير ناء بذلك عن نوائب مسقات

وليست عصمة المرأة بآمن ولا عفتها بعقل محسن . فوصيته لكل

ذي زوج أن يصادها ويداريها ولا يرفع عين الخفارة عنها :

فإن أنت عاشرت الكعاب فصادها

فكم بكرت تسقي الأمر حليلها

وإذا بلغ الوليد العشر فليضرب بينه وبين النساء بحجاب :

إذا بلغ الوليد لديك عشراً

فإن خالفته وأضعنت نصحي

ألا إن النساء حبال غي بهن يضيع الشرف التليد

أما العلم فحسبهن منه ما يصلح للمنزل من نسج وغزل وردن  
وغناء ولا حاجة بهن إلى قراءة وكتابه :

ولا تحمد حسانك إن توفت بآيد للسطور مقومات  
فحمل مغازل النساء أولى بهن من اليراع مقلمات  
هذا كلامه في اللزوميات . أما في رسالة الغفران فمجمل ما يؤخذ  
من وصفه للحور ونساء الجنة أن المرأة عنده لا تعدو أن تكون متعة ولهواً  
وعوناً على البطالة كأنها باطية حمر أو معزف من معازف السباع لا فرق بينها  
ويبين هذا الضرب من الملاهي إلا في كونها تحس رتنطق وأنها أحب وأشهى  
إلى الحسن من سائر تلك الملاهي . وأخر بن كأن هذا وصفه لنساء الجنة  
أن يقصد عن قرب المرأة في الدنيا ، لأنها إذا كانت في الجنة لذة لا تعقب لأنّا  
ولهواً لا يورث حسرة ولا يضيع أرباً فليست هي في الدنيا كذلك وليس  
أحسن ما تطلب لأجله وهو اللهو والطرب بخال من أوشابه ومعقباته ولا  
بسليم من عيوبه وآفاته - فهي أمن إلى وجل ولذة إلى ملل وحظوة وشيكمة  
إلى حرمان عاجل . وهي إن أسعفت حالت دونها العوائق وإن وفت لم  
تف بها الأيام . على أنها قل أن تسعف وندر أن تفي لأنها طبعت على شيمته  
الدنيا من التغير والتقلب وإخلاف الظنوں واجتواء الأصحاب والخلان ،  
وقد كاد علقة الفحل يستحق الجنة عند أبي العلاء لقوله في وصف  
النساء :

فإن تسألوني بالنساء فإنني بصير بأدواء النساء طبيب  
إذا شاب شعر المرأة أو قل ماله فليس له في ودهن نصيب  
يردن ثراء المال حيث وجدنه وشرخ الشباب عندهن عجيب  
ولأبي العلاء في اللزوميات أشعار كثيرة بهذا المعنى ، ولشعراء

العرب مثلها بل هذا هو الرأي الغالب في أقوال الرجال عامة ولا سيما أبناء الأمم الشرقية . فهم مجتمعون على أن المرأة قليلة الوفاء سريعة التحول لا يحفظ لها عهد ولا ت慈悲 عن هوى ولا تعدل بحسب الشباب والمال شيئاً . وعابوا على المرأة ذلك وتنقصوا عقلها وأخلاقها من أجله وسيروا فيه الأمثال وال عبر وأجمعوا على ذلك إجماعاً يدعونا إلى أن نسأل : هل أصاب القائلون بهذا القول وهل أنصفو؟؟ لا إنها مسألة جامعة متشعببة لا نريد أن نعرض لها هنا إلا من وجهة واحدة . إذ ليس مرادنا أن نحيل القضية على محكمة الأخلاق ولا أن نقابل عيوب النساء بعيوب الرجال ليعلم هؤلاء أنهم ينظرون إلى النساء وينسون أنفسهم . فهذا غرض لم نقصد إليه هنا ، ولكننا إنما نريد أن نرجع الأمر إلى وظيفة المرأة وأن نبحث عن مكان هذه الأخلاق في طبيعتها لنرى هل هناك أصل لها نشأت منه ، وهل هناك مسوغ لها يعذر به إن كان في الأمر ما يوجب الاعتذار ؟ ! .

والذي نقوله في جملة واحدة إن المرأة وفيه صادقة : وفيه للحياة لا لهذا الرجل أو لذاك ، وصادقة في الحب لا في إرضاء أهواء من تحب . ولو أنعمنا النظر لعرفنا أن المرأة تخون نفسها كما تخون الرجال في سبيل الأمانة للحياة ، وتکذب على نفسها كما تکذب على محبها في صيانة عهد الحب . فهي وفيه بالفطرة رضيت أم لم ترض ، وهي صادقة بالإلهام حيث أرادت وحيث لا ت يريد . ومهما يؤخذ على المرأة من شيء في اهواها وأخلاقها فذلك سيئة الحياة لا سيئتها ، وأولى بنا أن نعده سيئة في ظاهر الأمر أما في الحقيقة فهو حسنة نافعة وفضيلة مطلوبة ، أو هو عيب في اليوم واليومين أما في طويل السنين والأجيال فهو نافي العيوب ودرج الكمال . إن المرأة خلقت رسول الجسد وحارس النسل فهي تعرف كيف تؤدي رسالتها وتقوم بحراستها وهي أحصنف من أن تتلقى درساً في تبليغ السر الذي أودعته ،

نعم وأحرص من كل حريص على ذلك السر الذي أخذته من الحياة لتسليمها إلى الخلود دون أن تخرم حرفًا منه ، لأنها أخذته سرًا أعجم وتسليمها سرًا أعجم دون أن تعي منه حرفًا ولا معنى .

ليقل علم الأخلاق ما بدا له فيما ينبغي أن يكون من أخلاق المرأة وليشهد النساء والمتشائمون شهادتهم وليرزكها الرجال قاطبة تزكيتهم ، فإن قالت المرأة بعد ذلك بلسان حالها لا بلسان مقاها إن للوفاء حدًا وإن للأخلاق معنى غير معناها الذي يفهمه طلاب الراحة والرضى فلنصدق ما تقول فإن كل امرأة حدام فيها توحّي به الفطرة ، وكل امرأة في هذه الشؤون قادرة على أن ترى القطا من مسيرة الأبد لا من مسيرة ثلاثة أيام ... ولنعلم أن هنا صوتًا يتكلم أعلى من صوت الأخلاق ، وحكمًا يأمر أنفذ وأقدس من حكم العرف والمواضيع : هما صوت الحياة وحكم القدرة التي تبعث الحياة في طريقها المجهول .

تحب المرأة الشباب ومنذا الذي لا يحب الشباب ؟؟ إن الشباب نفحة الخلود وروح من روح الله ، تصور الأقدمون الآلة فلم يفرقوا بينهم وبين الشباب وأسبغوا عليهم كسام سرمدياً من نسجه وبهاء متجددًا من صنعه ، شعوراً منهم بأن الشباب سمة الحياة الحالية وروح المعاني الإلهية وترجحها لخير الشباب على شره ولحسنه على عيوبه ، ولم يزل للشباب مسحة ظاهرة في كل أثر إلهي . في العظمة التي يتقد فيها قبس من نار الشبيبة من لدن تشب عن الطوق إلى أن توارى في التراب ، وفي الدين الذي تلتهب به حرارة العقيدة الفتية في صدور المؤمنين به ، وفي رياض الربيع النامية ، وفي ألاعيب الحب الغائب حتى في قلوب الشيخ . والشباب هو الحياة لأن ما قبله استعداد له وما بعده استعداد للموت .

والناس قد ألفوا أن ينظروا إلى حظ الشاب من شبابه فيلصقوا  
الشباب بحضيض هذه الأرض ويستصغروه لأنهم لا يرون ثمة إلا  
شهوات وأرجاساً . ولكنهم يخطئون ويظلمون . فما هذا الحظ القليل إلا  
احتلاس اللص السارق أو الأجير المسرح من تلك الأمانة الهايلة التي  
يشتمل عليها الشباب ؛ وما يشتمل عليها إلا لفائدة الإنسانية كلها بل  
لفائدة الحياة التي تتحذّل الإنسانية آلة من آلاتها وجسراً لها إلى غاياتها .  
والمرأة إنما تساق سوقاً إلى عشق هذا الشباب الذي ليس لذاتها منه إلا  
نصيب قليل . فلو أنها نظرت إليه بعين التاجر لرفضته رفضاً لأنها تخسر  
منه أكثر مما تربح وتشقى به أضعاف ما تسعد ؛ ولكنها تنظر إليه بعين  
المجاهد المغامر الذي تغلبه على رشده حماسة الحرب ونخوة البطولة .  
وتلك تقدية لا تستحق من العارفين بقدر الحياة إلا كل تقديس وإجلال .

\*\*\*

ثم تحب المرأة المال ومنذا الذي يكره المال ؟ غير أنها قد نرى للمرأة  
سبباً غير سائر الأسباب التي تغري بحب المال وإعظام أصحابه . نرى أن  
كسب المال كان ولا يزال أسهل مسبار لاختبار قوة الرجل وحيلته وأدعى  
الظواهر إلى اجتذاب القلوب والأنظار واحتلال الإعجاب والإكبار .  
فقد كان أغنى الرجال في القرون الأولى أقدرهم على الاستلام وأجرأهم  
على الغارات وأهمامهم أنفأ وأعزهم جرأ فكان الغنى قرين الشجاعة والقوة  
والحمية وعنواناً على شمائل الرجولة المحببة إلى النساء أو التي يجب أن  
تكون محيبة إليهن . ثم تقدم الزمان فصار أغنى الرجال أصبرهم على  
احتلال المشاق وتجشم الأخطار والتمرس بأهوال السفر وطول الاغتراب  
وأقدرهم على ضبط النفس وحسن التدبير فكان الغنى في هذا العصر قرين

الشجاعة أيضاً وقوة الإرادة وعلو الهمة وصعوبة المراس . ثم تقدم الزمان فصار أغنى الرجال أبعدهم نظراً وأوسعهم حيلة وأكىسهم خلقاً وأصلبهم على المثابرة وأجلدهم على مباشرة الحياة ومعاملة الناس فكان الغنى في هذا العصر قريباً للثبات والنشاط ومتانة الخلق وجودة النظر في الأمور . وهكذا نجد اكتساب المال الكثير في كل عصر دليلاً على فضل الرجل وعلامة توحى إلى نفس المرأة ما يعين غريزتها على اختيار أجدر الرجال بحبها وأصلح الآباء لأبنائهما . فلا تشريب عليها أن تخبر مزايا الرجل بهذا المسار السهل القريب ولا لوم عليها أن ت يريد ثراء المال ولا تعذر به الفقر والفاقة . نعم إن هذه الحالات تختلف أحياناً وتنعكس في بعض المطالب التي يزاولها الرجال ولكن الفطرة العامة والميل الغريزية لا تركب على الشواد ولا تبني على المطالب الخاصة المستثناء وإنما تركب على القواعد الأصيلة والمطالب العامة التي تزاول في أكثر الأحوال وأشياعها على اختلاف الأمم والعصور .

\* \* \*

ولقد عيب على المرأة تناقض شديد في الأخلاق والأطوار . وبينما هي عنيدة متغطرسة إذا هي مستسلمة ذليلة ، وبينما هي حكيمة حاذقة إذا هي غريرة ساذجة ، تصبر صبر الأبطال ثم تجزع جزع الأطفال ؛ وقد تثور فإذا قلب تهوله ذرات الهباء ، وقد تقر فإذا جأش تنهرزم عنه زعازع الأنواء . تقسو فتريك الوحش ضارياً . وتلين فتريك الماء جارياً . لها تضاحية يضرب بها المثل . ولها أثرة تعز فيها الحيل . وهي في غالب أطوارها إلى هذا الطرف وإما إلى ذاك الطرف ذهاباً أو جيئة بين النقيضين المتبعدين ، فلا توسط في فضائلها ولا اعتدال في نزعاتها ، ولا يهمنا هنا

من هذه الخلال أن ننقدها ونحاسب المرأة عليها وإنما نشير إليها لనقول إننا نحسبها من مقتضيات طبيعة المرأة وضرورات وظيفتها . ونبين ذلك فنقول إن المرأة خلقت يتذاعها إحساسان قويان هما إحساس العاشقة وإحساس الوالدة وليس أغلب على نفسها ولا أملك لمشاعرها من هذين الإحساسين الغريزيين . فإذا تنبه فيها إحساس العاشقة رامت من الرجل مراماً بعيداً وسرها منه أن يكون غلباً لأنداده مستعلياً على خصومه مجازفاً في مطامعه رهيب الجانب منيغ الحوزة ، وثارت في نفسها ثورة المزاجة وما تستتبعه من عدد الجهاد وصفات القسوة واللدد ، وإذا تنبه فيها إحساس الأمة آثرت الرفق والهوى وودت لو كانت الأرض رخاء كلها فلا حرب ولا خصومة ولا غل ولا ملاحاة إلا المودة والحسنى والسماحة للأعداء والعفو عن المسيئين ، ومن هذا التناقض بين هذين الإحساسين ينشأ تناقض آخر في كثير من الهنات والبدوات . لأن الطبيعة متى بنيت على اختلاف الأهواء لم يقف هذا الاختلاف على موضوعه الأول وهو التنازع بين إحساس العشق وإحساس الأمة بل تجاوزه إلى كل ما يجيش بالنفس من المشاعر والمدركات ؛ والمرأة سواء نظرت بعين الحب الجنسي أو بعين الحنان الأموي تنقاد في الحالين للغريرة والشعور فلا تملك إرادتها ولا تستمع لنصيحة العقل إذا أمرها أو نهاها ومن كان لا يملك أرادة ولا يستمع لنصيحة عقل فهو عرضة للتناقض في كل حين كلما تغيرت عليه الطواريء وتجاذبه الدواعي . كأنه سفينة تختلف عليها مهاب الريح .

وما يعاب على المرأة الرياء . ولست أبرئها منه ولكنني أظن رياها أفع من صراحتها وأصدق في نظر الحياة من صدقها . فالمرأة مجبرة على الزينة والتمنع . والزينة ضرب من الرياء ولكنه منتب إلى حب الجمال ونوايس الطبيعة في جميع طبقات الحيوان ، والتمنع خلة تبلو بها المرأة

أقصى ما عند الرجل لكيلا تسلم في قلبهما من لا يستحق شرف الأبوة لأبنائهما . وقد تميل المرأة إلى الرجل لأول نظرة ولكنها تمنع نفسها منه حتى ترى أقصى ما يستطيعه من حول وحيلة وقوة جنان وخلابة لسان . فإذا سلمت له بعد ذلك سلمت مغلوبة على أمرها حتى لا ينال حبها إلا رجل غالب متفوق بين الرجال .

إن الزينة هي العناية بالظواهر والتمنم هو إخفاء ما في باطن النفس . وكلاهما لازم للمرأة أو للطبيعة وكلاهما يستدعي الرياء والمحاولة ، ولا سيما إن كانوا في خلق ضعيف لا يقدر على إظهار كل ما ينالجه ولا يؤمن أن يبوح بكل سره . ولو أننا خيرنا بين امرأة صريحة أي تهجر الزينة وتتطيع أول رغبة وبين امرأة مرائية أي تحمل وتستعصم لما طال بنا التردد والاختيار ولعلمكما حينئذ أن فلسفة الطبيعة أصدق وأحکم من فلسفة علم الأخلاق .

\*\*\*

للمرأة خلال كثيرة من هذا القبيل يأبها علم الأخلاق وينفيها الفلاسفة من عداد الأخلاق الكريمة ولكنها عريقة في الطبيعة بعيدة الغور في الحياة . فخير ما تصنعه المدنية في هذه الخلال أن توفق بينها وبين مطالبهما أحسن توفيق مستطاع . أما أن تستأصلها وتقتضي عليها فتلك جريمة كبرى وسعي عقيم .



## المرأة والرجل في الحياة العامة

لكني لا أريد أن أؤله المرأة . وليس في نيتني أن أرتقي بها إلى صفة الملائكة كما يفعل بعض أنصارها المفتونين . إنما أريد أن أعرف لها حقها ولا أجواز بها هذا الخد فيها تدعى ويدعى لها من المكانة الحيوية أو المكانة الاجتماعية .

إن الزكارة ( أو البصيرة ) صفة لدنية من صفات العقل المطبوع على الفهم لا بد منها لصحة النظر وحسن التقدير في كل شيء . وهي فيما أعتقد المميز الذي يرجح أمة على أمة وإنساناً على إنسان فيها تتحقق به أصالة الرأي وصحة الحكم على الأشياء . ولن يستدعي المميزات الأخرى من علم أو ثروة أو قوة إلا إضافات عرضية لتلك الصفة المستسرة أو هي نتاج لها وتعبيرات ظاهرة عن معانيها الدخيلة الغامضة ؛ فالآمة الصالحة للحياة هي تلك الآمة التي يتعارف أبناؤها على حسن التمييز وصواب التقدير ويجرى كل شيء فيها بقسطاس مستقيم من وضع العرف المتفق عليه لا من وضع القانون المفروض والشريعة المكتوبة ، فلا يقبل فيها الشطط ولا يسمح لأحد فيها بالحيد عن الجادة السوية المفهومة بالبداهة وسلامة الذوق ، ولا يوضع أمر من أمورها في غير موضعه المجعل له بعد النظر إلى جميع الاعتبارات . والرجل الصالح للحياة هو الألمعي الأصيل الفكر والعارف الطين الذي يهتدى إلى وجوه السداد لأول نظرة ويطلع على

موقع الفصل في مسائل الحياة ومعضلاتها كأنما ينادي بها على حين غرة . فيعرف بالبداهة فوق ما يعرفه غيره بالروية وتبين له شخصوص المسائل من بعيد قبل أن تتضح له ملامحها وأجزاؤها من قريب ؛ ويكون برهانه المفصل في الغالب تابعاً لاعتقاده المجمل ، وليس اعتقده تابعاً لبرهانه في كل حين كما يعهد في ثراثرة المنطق وخفاف الأحلام وأصحاب العقائد السطحية والأفكار الزيفة . وهذه الزكارة أو البصيرة هي جوهر العقل المكتون ولبابه المتنقى وأما المعارف المسيحية والمعلومات المرتبة فهي كما تقدم بمنزلة الأعراض والقصور من ذلك العقل الأصيل المخبوء في قراره .

والرجولة صفة حقيقة لا فرض خيالي ولا هي كلمة خواء بغير معنى . هي صفة تتصف بها حيوانات تسعى على هذه الأرض لا في الأرض السابعة ولا فيها وراء جبل قاف ! ولا بد لهذه الصفة من مدلول محدود نفهمه بالبداهة حين نذكره بلساننا فنفرق بينه وبين مدلول ما يقابلها من صفات أخرى .

فإذا فهمنا هذا فنحن نقول بعد هذه التوطئة أن من نقص الزكارة ونقص الرجولة معاً أن يقوم من الرجال من يزعم أن المرأة كالرجل في كل شيء وأن النساء يصلحن لكل ما يصلح له الرجل من شؤون الحياة ! ومن نقص الزكارة ونقص الرجولة معاً أن نظر إلى الفارق العظيم الذي كان بين الرجل والمرأة منذ بدء الخليقة فلا نفقه له أي معنى ولا نتخذ منه أي عضة . بل نلتفت إليه ببلاهة تفوق التصور ثم لا نزيد على أن نقول إنه ظلم من بقايا العصور الهمجية الأولى لا يصح أن يبقى له أثر في هذه العصور المدنية المباركة .. ؟ ظلم من الرجال للنساء وقع في ظلمات العصور الأولى .. ولكن لماذا ؟ وكيف ؟ لأن الرجال كالنساء في كل

شيء أم لأن النساء مختلفات عن الرجال في عدة أشياء ؟ ذلك ما يغفل عنه بغاوات الإصلاح الاجتماعي ولا يشعرون بمقدار غفلتهم وقصر نظرهم وسوء المنقلب الذي يؤول اليه جهلهم .

إن المرأة تختلف عن الرجل في كثير من الظواهر والمواطن . تختلف عنه حتى في مادة الدم وحتى في عدد نبضات القلب وحتى في عوارض التنفس ! دع عنك اختلافها في سخونة الوجه وهندام الجسم ونسمة الصوت وحجم الدماغ . والمرأة يحسب في تركيب جسمها ما ليس يحسب في تركيب جسم الرجل . فيحسب في تكوين جوفها حساب كائن آخر يخل فيه عدة أشهر ، وفي تكوين غذائتها حساب جزء منه يتتحول إلى غذاء مناسب لذلك الكائن الذي حملته ؛ وفي بناء أخلاقها وعواطفها حساب ما يستلزم ذلك كله من العادات والمشاركة ثم ما لا بد أن يتبعه من الجور على الأخلاق والعواطف الأخرى التي لا لزوم لها في هذه الأغراض . ومع كل هذا يجيئنا في الزمن الأخير من يقول إن استعداد المرأة كاستعداد الرجل في كل كبيرة وصغيرة وإن قواها النفسية كقواه على حال سواء وإن الفاصل الذي بينهما في الاستعداد والقوى النفسية لا وجود له في غير الوهم والادعاء .. وأي حجة لهم في ذلك ؟ حجتهم أن العلم لم يثبت بعد وجود فاصل كهذا ؛ وأن المرأة كما يدعون مارست فعلاً أعمالاً يمارسها الرجال ! كأنما العلم أثبت إلى الآن موضع أي استعداد نفسي في جسم إنسان أو حيوان ؛ وكأنما اشتراك الاثنين في عمل واحد أو عدة أعمال كاف للدلالة على أنها مثيلان لا يختلفان . فياله من جهل سخيف بمدارك العقل الانساني وعممه مطبق عن حدود العلم التي يفوض إليه الرأي فيها . فلو أن الناس أصبحوا حقاً في حاجة إلى أن يبين لهم العلم الصواب في مثل هذه الأمور لوجب أن يكونوا الآن هالكين وأن يكونوا على الأقل

عمياً عن كل حقيقة مشاهدة ! لأن فقد البصرة وضمور الرجولة إذا بلغا هذا المبلغ فلا معرفة ولا تمييز ولا حس ولا إدراك وإنما هو غباء الجماد وأضمحلال الموت المنذر بقرب الفناء . ولكن الناس لم يبلغوا هذا المبلغ ولن يبلغوه وفيهم رقم من حياة صالحة ومسكبة من صواب أصيل .

إننا في عصر يميل إلى محاباة المرأة فيما يكتب عنها من آراء فلسفية كانت أو اجتماعية . لأن آداب الأندية توشك أن تبغي على آداب الكتابة ومباحث الفكر . فيحبس الكاتب قلمه عن كل ما يغضب المرأة ولا يوافق دعواها كما يحبس لسانه عن ذلك في أندية الأنس و المجالس السمر ، ويكتب حين يبحث في مسائل الاجتماع بقلم السمير الظريف لا بقلم الناقد الأمين . ولكن الأندية شيء وأمانة الكتابة شيء آخر . لا بل يجب أن نذكر أصل آداب الأندية فلا ننسى أن الرجل إنما يخص المرأة بالزيادة في الحفاوة والملاطفة ويحرص على مجاملتها وتقديمها لسبب واحد : وذلك أن الرجل لا يكلف المرأة ما يتكلفه هو ؛ وأنه يعفيها مما يطالب به أنداده وأكفاءه في القوة والواجب . ولم ذاك ؟ لأنها سوء ولا لأنها متكافئان ولكن لأنها غير سوء في الواجبات والتکاليف وغير سوء في القوى الجسدية والنفسية ؛ فآداب الأندية حكم صادق عادل لو أحسنا ردها إلى أسبابها وأخذنا منها ما تعطيه من الدلالة الواضحة ، ومن المستحيل أن يكون معناها أن المرأة كالرجل في كل شيء وأن النساء صالحات لكل ما يصلح له الرجال من أعمال المجتمع وفرض الحياة .

ولست أذهب في هذا إلى المفاضلة بين الجنسين ولا قصدت أن أبخس قيمة المرأة . فلتكن هي أفضل من الرجل أو فليكن هو أفضل منها . فإذا صرفت المرأة فضائلها فيها خلقت له وإذا حفظ الرجل فضائله

التي خلق لها فلا ضير على المجتمع من أن يعقد إكليل الغار على رأس أي الجنسين ، ولا خطر من التقديم والتأخير في عرف النظريات والأداب . ولكن الضير كل الضير والخطر كل الخطر أن يصبح الأمر فوضى ويحى الفاصل القائم بين مجال الرجلة ومجال الأنوثة كأنه غير موجود . فللمرأة مجال في أعمال الحياة غير مجال الرجل بلا ريب ولا حاجة إلى إقامة دليل ؛ ولا يزعم أن المرأة هي الرجل وأن الرجل هو المرأة إلا من ينكر الحس ويناقض البداهة ويقول القول وهو لا يفهم لفظه فضلاً عن معناه الذي ينطوي عليه .

فالبداهة والخبرة ترسمان للمرأة مجالاً هو القيام على حراسة النسل وما هو بالعمل الهين ولا بالحقير ، وترسمان للرجل مجالاً هو عراك الحياة وشؤون السلطان وما هو بالعمل الكبير عليه ولا هو بالنصيб الذي يحسد لأجله . فإذا نوزع في هذا المجال فإنما ينazu في رجولته ويفتّأ على حق الطبيعة فيه ويدل ذلك على نقص الرجل والمرأة معاً . وما ظنك بمجتمع لا تكون فيه للرجلة معالم ولا يفرق في أوضاعه بين جنسين فرقهما الطبيعة غير طائشة ولا هازلة ولكن جادة متدرية متأنية ؟ ذلك مجتمع ضال عن سوء السبيل هالك لا محالة .

على أنني أكاد أقول إن الرجل هو المقصود في الخلق وهو المقدم في نية الطبيعة ، بذلك تشهد الغرائز الجنسية التي تشير إليها مقاصد الحب بين الرجال والنساء ونهاية العشق بين كل امرأة وكل رجل . فللمرأة تعشق الرجل لنأتي برجل على مثاله أي لتكرره وتعيد خلقه ؛ ولكن الرجل لا يعشق المرأة ليأتي بامرأة على مثالها ويكررها وإنما يعشقها ليكرر نفسه ويأتي بولد له على مثاله هو من طريق المرأة التي تصلح لذلك في نظره

وهوه . والمرأة تعشق لتسليم نفسها في نهاية الأمر فدورها في العشق هو دور التسليم دائمًا . أما الرجل فيعيش ليظفر بالمرأة فدوره في العشق هو دور الظافر دائمًا . وليس في مضمون الغرائز الجنسية - وهي أصدق مقياس لما يتناوله الاختلاف من وظائف الجنسين - ما يؤخذ منه أن المرأة أعظم من الرجل شأنًا أو أنها مقدمة عليه في مقاصد من مقاصد الطبيعة .

ولا شك أن من أسوأ العلامات في الزمن الأخير أن يصغر قدر الرجلة في نظر المرأة حتى تألف من الإقرار للرجل بحق الانفراد دونها بشأن من شؤون الحياة ، وحتى تدعى أنها مستطيبة أن تكون امرأة ورجلًا في آن واحد وهو لا يستطيع أن يكون رجلاً مستقلًا بأي عمل من الأعمال . فهي اليوم تطلب لنفسها حقاً مثل حقه في السياسة وقيادة الجماعات وسن القوانين والاحصاء في العلوم والفنون ، وهي اليوم تصفي إلى شقشقة البيغاوات الأدبية التي تتحدث بالحرية والمساواة ويخيل إليها أن الحرية والمساواة جعلتا لتغيير قوانين الطبيعة ووظائف الأعضاء ، وتسألهالم تريدين الاشتراك في منازعات السياسة وتسعين لحضور مجالسها والتورط في شواغلها فتقول لك ولم لا ؟ ألا تضع تلك المجالس القوانين والأنظمة التي تسرى على النساء والرجال في مجتمع واحد ؟ فمن حقي إذن أنأشترك في وضع تلك القوانين التي ينالني نصيب منها كما ينال الرجال ! وقد يرى بعض الناس أنها حجة قاطعة أو عذر مقبول ولكن هل هذا صحيح ؟ هل صحيح أن المرأة قد أضاعت كل وسائلها التي تكفل لها النصفة من الرجال فلم يبق لها إلا وسيلة التصويت في المجالس النيابية وإدارات الحكومة ؟ هل صحيح أن المرأة فقدت سلاحها الطبيعي فاحتاجت إلى سلاح المدنية وافتقرت إلى نجدة المنشورات واللوائح والأوراق ؟ إذن لقد وصممت المرأة نفسها أقتل وصممة واتهمت أنوثتها

أسوأ تهمة وشهدت على نفسها بالإفلاس والفشل وأنها لم تعد تلك المرأة المقتدرة ذات السلاح الطبيعي الذي يخوها من الرجال ما لا يخوله إليها قانون ولا يكفله لها نظام . ثم ماذا تفيدها المجالس النيابية وماذا تغنى عنها القوانين ؟ إن المجتمع إذا كان يظلمها فهو لا يرسلها إلى المجالس النيابية وإذا كان يرسلها فهو ينصفها من غير التجاء منها إلى معونة التشريع ونجدلة الأحزاب وإضاعة الوقت فيما يشغلها عن وظيفة جنسها ولا يزيدتها شيئاً هي في حاجة إليه . فالمرأة غنية عن مآذق السياسة ومآذق السياسة غنية عن المرأة . وما يدفع بها في هذا التيار إلا نقص في كفاءتها الأنثوية وعاهة في قواها الطبيعية . فلتصلح هذا النقص ولتداو هذه العاهة ذلك خير لها من الثرثرة الفارغة والدعوى التي تعيبها ولا تعود عليها بفائدة .

\* \* \*

يروى عن ثمستوكليس القائد اليوناني المشهور أنه قال لأمرأته وقد أكثرت من الإلحاح عليه في رغائب شتى لولدها ؟ « أيتها المرأة ؟ إن الآثينيين يحكمون اليونان وأنا أحكم الآثينيين ولكنك أنت تحكميني وهذا ابتك يحكمك أنت . فأوصيه خيراً بهذا النفوذ العظيم !؟ » وهذا كلام ثمستوكليس العصي العنيد فيما بالك بما يقوله سائر الرجال ؟ والحق أن القائد الكبير لم يزح حين أجاب أمرأته بهذا الجواب ، بل جد أصدق الجد وأصاب شاكلة الصواب . فالرجل يحكم الرجال والمرأة تحكم الرجل وتثال منه ما لا يسخو به لغيرها ولكن لم تثاله ؟ ليعود إلى الأبناء وينتهي إلى ما خلقت له من حياة النسل وحضانة المستقبل الذي اثمنت عليه .



## صفات المرأة<sup>(١)</sup>

تعرضت في المقال السابق للكلام على ما بين الرجال والنساء من الفوارق الخلقية والاجتماعية فمن الواجب أن أتم ذلك بإبداء رأي مجمل عن الصفات التي تنسب إلى المرأة خاصة ويفطن أنها انفردت بها أو تفوقت فيها على الرجال وهي على خلاف ذلك في الحقيقة - أو في رأي بعض المفكرين .

فمن أول هذه الصفات تذوق الجمال . ويلوح لنا أن جمهور الناس متفقون على اعتقاد أن المرأة أسلم ذوقاً من الرجال وأقرب فطرة إلى الحسن الجميل فهي أخبر بتميز شيات الحسن وسمات الملاحة حيث كانت . ولا يبنون هذا الاعتقاد على تجربة محققة وآثار معروفة في الدائرة التي يظهر فيها التفوق في تميز الجمال وإبراز معانيه وهي دائرة الفنون الجميلة ، أو في عالم الأزياء التي تتجلمل بها المرأة وتهالك على اقتئانها ولا تبتكرها هي لنفسها وإنما يبتكرها لها الرجال ويدوم تعلقها بها على قدر استحسانهم والتفافاتهم إليها . ولكنهم يبنون رأيهم في إثنار المرأة بهبة الذوق الجميل على أنها هي نفسها جميلة في نظر الرجل ، فيسبق إلى وهمهم أن الجميل في النظر لا بد أن يكون مفطوراً على الجمال عارفاً بأشكاله ومناظره صادق

---

( ١ ) البلاغ في ٢٦ نوفمبر سنة ١٩٢٣ .



بالحكر الخالص لها المحرم على غيرها . فهذا شوبنهاور مثلاً ينكره عليها بتهة ويزعم أن المرأة على العكس مما يظن الناظر إليها دمية قبيحة فإذا تخيلناها حسناء فاتنة فهي الغريزة الجنسية التي تزيغ بصرنا وتطمس على بصيرتنا فتلهمتنا عن عيوب خلقتها كما يلهينا الجوع والظماء عن عيوب الطعام الخبيث والشراب الكادر ! : ودارون يعترض لها بالجمال ولكنه يميل إلى تفضيل جمال الرجل على جمال المرأة ويقيس ذلك على عطل الإناث وروعة منظر الذكور في كثير من المخلوقات . ومقام شوبنهاور في الفلسفة ومقام دارون في العلم كلامها في أعلى مكان .

\* \* \*

والرحمة من أخص مناقب المرأة التي تتنسب إليها . وكأني بسائل يبادر مستغرباً فيقول : وكيف لا ؟؟ أفي ذلك شك أيضاً ؟؟ فأقول : أما أنا فلا شك عندي في رحمة المرأة إذا دعتها الطبيعة إلى الرحمة . ولكن يشك في ذلك كاتب من أذكى من نبغ في هذا العالم وأعني به تلميذ شوبنهاور « أوتو وينجر » الألماني صاحب كتاب « المزاج والجنس » الذي أفرده للكلام في العلاقة بين الجنس والأخلاق فأتى فيه بالعجب من براعة التفكير واستقامة الملاحظة . فهذا الفيلسوف الفتى يرى أن المرأة مطبوعة على القسوة وبلادة الحس ولا دليل على ذلك - فيما ذكر - إلا ما يتخذه الناس دليلاً على شدة عطف المرأة ورقه قلبها وعظيم شفقتها .. دليله على قسوة المرأة أنها تصبر على مراقبة المرضى وخدمة المصايبين وملازمة فراشهم ولا يكون هذا إلا من آيات الطبع البليد والقلب المغلف ، لأنها لو كانت تعطف عليهم عطفاً صادقاً وتكره أن يتأنوا لما أطاقت الصبر على سماع أنينهم وإطالة النظر إلى سماء العذاب والألم في وجوههم ، ولكنها

لا تشعر بالعطف الصادق ولا تؤلهم الشفقة كما تؤلم نفوس الرجال فلا  
تتحاول أن تبعد من أسرة المرضى كما يفعل الذي يؤذيه أذاهم وتوجهه  
أوجاعهم ، وهذا تأويل صبرها على التمريض ومؤاساة الجرحى والترفية  
عن الموجعين .

أما أن شفقة المرأة غير شفقة الرجل فذلك ما لا ريب فيه ، وأما أن  
ملازمة المرض دليل على الخلو من الشفقة ففيه رأي آخر . وأولى بذلك  
عندى أن يكون دليلاً على الاستغراق في عاطفة الرحمة لا على الخلو منها ،  
لأن من شأن الاستغراق في عاطفة من العواطف أن يذهل صاحبها عما  
حوله كما يذهب العاشق الواله عن موجبات البغض والنفرة من معشوقه ،  
فإذا هو ينجذب إليه بما حقه أن يبعده منه ويفتن فيه بما لعله أدعى إلى  
البغض والكراهية .

وكذلك الشفقة إذا بحث بصاحبها فقد ينسى أسم المعدب الذي  
حرك شفقته حباً في إنقاذه وتحجيف ألمه وقد يصبر على رؤيته في أشد حالات  
العذاب والحزن لأن ذلك يغذى عاطفته ويمدها بأسباب دوامها  
واسترسالها ، فتقوى العاطفة وتصبر وتطرد في طريق سلس لين مهدته  
الشجون المتواتية واللوعة المتلاحقة . وربما كان لضعف الخيال يد في  
تسهيل مناظر العذاب والشقاء على نفس المرأة . فإن سعة جوانب الخيال  
تجسم الآلام فتكبر وتتعدد كما تكبر الصور وتتعدد في المرايا المعظمة  
المقابلة . أما العواطف الحسية فهي حركات جسدية تتغذى بالمشاهدة  
وقد تكظها هذه المشاهدة إلى حد الموت . والظاهر أن سائر فضائل المرأة  
هي مما ينتمي إلى الجسد لا إلى الروح وهي بالحس الصق منها بالبواطن  
النفسية والمبادي الكمالية .

واعتمد كاتب إنجليزي هو بنيامين كد صاحب التأليف الاجتماعية المعروفة على قول شوبنهاور « إن المرأة تحيا بحملتها في النوع أكثر من حياتها في الفرد » فبني عليه ما بني وعلق على المرأة آمال المستقبل في السلام ووضع بين يديها وديعة « المثل الأعلى » وقال إنها تؤثر المبدأ على المصلحة في كل خلاف يشترج بين المبادئ والمصالح الحاضرة .. فأما أنها تحيا في النوع أكثر من حياتها في الفرد فذلك حق ، وأما أنها تدين بالمثل الأعلى فذلك محل للشك الكثير . وإنما ساق الكاتب إلى القول به ما علمه من أن المرأة تخدم النوع بغرائزها وتستفز النفوس إلى النضال في سبيل الأمثلة العليا ، ولا يخفى أن الفرق عظيم بين من يخدم النوع بغريزته وبين من يخدمه بالسعى وراء المثل الأعلى . لأن غريزنة حفظ الذات كثيراً ما تدفع بنا في طريق التقدم لنا وللنوع عامه وكثيراً ما كان لها الفضل الأول في ترقي الأنواع وتحسين خلق الحيوانات الدنيا والحيشات الحقيرة ومع هذا لا نسمى الدفاع عن النفس والجهاد في تحصيل القوت تعلقاً بالمثل الأعلى وسعيًا وراء الكمال وإصراراً على المبادئ والفضائل . فكذلك لا يصح أن نسمى شقاء المرأة في إنتاج النسل وحضانته المستقبل طموحاً إلى المثل الأعلى وتجرباً لأعمال الخير والكمال ، فالمرأة لا تعرف المثل الأعلى ولا تغتر به إلا قليلاً وإنما هي أسيرة الحس والواقع وأمة الغرائز والد الواقع الجنسي ، وكل ما لم يكن محسوساً ملمساً لديها فهو هباء وعبث لا طائل تحته ولا حظ له منها غير السخرية أو قلة الاكتتراث . وفي أداب العرب شاهد على ذلك القصائد التي ينaggi فيها الشعراء أزواجهم اللاثمات على الجود وإتلاف المال للضيوف ، اللاحيات على النجد و الخطار بالنفس وغير ذلك من الفضائل البدوية والسبجايا النبيلة العالية . وهذه القصائد كثيرة متواترة تقوم المرأة فيها كلها بدور التصريح

المذكر بالملائكة الشخصية المحذر من المفادة والتضاحية ولو كانت مما يجلب الحمد ويكسب السمعة والمجد . وقد يتطرق أن يقع استثناء لهذه القاعدة فتسمع مرة فيما يسمع من هذه الشوادع القليلة أن امرأة من نساء العرب تتصح لزوجها أن ينحر مطية لشاعر عابر . وتلك هي قصة الملحق التي نظم فيها الأعشى قافية المشهورة . ولكنك تبحث عن سبب هذا الشذوذ وغلة هذا الكرم العجيب فتعلم أن المرأة كانت تريد أن تزوج ببناتها فاستأجرت لسان الشاعر لذلك ... !

ولقد كان من أمل « بنiamين كد » أن يستعين بهذا الذي سماه إيماناً من المرأة بالمثل الأعلى على نشر السلام في المستقبل وتطهير الأرض من شرور الحروب والمخاصل ، وكان يقوى فيه هذا الأمل حنان المرأة الفطري وقلة اكتئانها لعل الخلاف التي تثير نخوة الحرب بين الأوطان المختلفة والملل المتباغض ، وأنها خلقت لخدمة مصالح النوع لا خدمة المصالح الفردية ، وكان هذا ولا يزال أمل الكاتبة السويدية الذكية « ألن كي » التي تتحو قريباً من هذا النحو وترجو من الأمهات الشابات أن ينشئن في العالم نشأة روحية جديدة ، وتقول « إن هؤلاء الأمهات وحدهن - بما يهتدبن به من الأفكار النسوية وما يتغلغل في نفوسهن من حب الحياة - هن القدرات على إنشاء الجيل الجديد على روح الاحترام المتزايد لأعمال الحضارتين الفكرية والمادية ، والكرامة الدائبة لذرائع التلف والتدمير ومسخ النفوس الذي تسلطه على نوع الإنسان الحروب المنوية والحروب الفعلية على حال سواء » ... و « على هؤلاء الأمهات أن يصرفن غيرة أبنائهن ومطامعهم ويوجهن خيالاتهم وإراداتهم إلى حب الاستكشاف والاختراع ومكافحة الأدواء وإتقان العمل وإنقاذ الحياة بدلاً من إفائها ، ول يجعلن أول همهم ( أي الأبناء ) أن يدبروا الوسائل

الناجعة لأن يحكموا تركيب نظام المجتمع ، وليرينهم أننا نحن سكان هذا الكوكب المساكين لسنا عرضة لأنخطار النار والماء والماء وحدها ولكننا عرضة كذلك للانقلابات الكونية المحتومة التي قد تكون بعيدة عنا ولكنها كائنة لا محالة في يوم من الأيام . فأمام هذه النكبات الحاضرة والمتوقعة يجدر بأولئك الأمهات أن يعرفن كيف يرینن أطفالهن أي جنون هو هذا الذي يجدو بنوع الإنسان على هذه الكرة المهددة وسط هذا الكون العظيم إلى بذل هذا الجهد الحثيث وشحذ الأسلحة من الذهب والخديد لإضعاف نفسه وجر الخراب على رأسه والإسراف في تبلييد وسائل الحضارة وتحف التهذيب وإنفاق ما يتجدد له من ثروة حيوية . لا ينبغي أن تتجمع كل هذه الأشلاء والأدمغة التي تبعثر في ميادين القتال وهذه القوى والجهود التي تنزفها أدوات التسلیح فتستغل كلها فيما يجعل هذا النوع أصلح وأقدر على الحلول في محله من الطبيعة ؟ تلك الطبيعة التي لا يزال عاجزاً قليلاً الحول والخيالة بين يدي كوارثها الأرضية والسماوية » .

ولست أدرى ماذا تصنع الأمهات الشابات في وجه الكوارث التي ستدهمنا الآن أو فيما يلي من الأزمان ، ولست أفهم إذا علم الناس أن أرضهم هذه عرضة للكوارث الأرضية والسماوية ماذا يقدّم عن الخصومة والقتال وماذا يصرفهم عن الهدم والتدمير إلى البناء والتعمير ؟ غير أنني أعتقد أن المرأة قد تفيّد فائدة تذكر في تقليل الحرروب ومنع بعض الخصومات لأن عاطفتها النوعية أقوى من عاطفتها الوطنية وهذه العاطفة الوطنية هي علة كثير من العدواون والشحناء ومبعدة كثير من الفتن والقلاقل . ولكن إذا أفادت المرأة في هذا الأمر بعض الفائدة فقد تكون رئيس الضرر ورأس الفتنة من ناحية أخرى . فإن العاطفة النوعية أيضاً طالما كانت محضاً للحرروب والمنافسات وطالما كانت هذه الحرروب

والمنافسات محكّاً لأقدار الرجال ومعرضاً لتفضيل بعضهم على بعض في قلوب النساء . وما يدرينا لعل المسؤول المجهول عن الحرب العظيمى مثلاً امرأة حسناء أو شرذمة من النساء الحسان ! ! أليس كل بطل من أبطال الحرب يتغنى في نفسه بمثل قول أبي فراس :

ورحت أجر رحسي عن مقام تحدث عنه ربات الرجال  
فقاتلته تقول أبا فراس لقد حامت عن حرم المعالي  
وقاتلته تقول جزيت خيراً أعيذ علاك من عين الكمال

وسواء بقيت هذه الميول الجنسية على حالها أو تغير منها بعض الشيء في امرأة المستقبل فالواجب أن لا تفوتنا الحقيقة وهي أن المرأة لا تضع المعايير الجنسية والقيم الأخلاقية ولكن توضع المعايير والقيم لها وللرجال معاً . والذي يضعها هو الطبيعة التي تجرب على سنن لا سلطان للنساء ولا للرجال على غير القليل العرضي منها . فإذا وجدت الطبيعة خيراً للنوع الإنساني في استمرار الحروب وإضرار الناس بالتأهب لها والتتسافس في إهراز عددها كما وجدت ذلك خيراً فيها مضى فلن تغنى المرأة شيئاً في صد هذا التيار الحارف ولن تقدر نساء الأرض جميعاً على منع خصومة واحدة مما تحض عليه الطبيعة . بل المرأة أول من يطيعها ويستسلم لدوابعها . ويجدر لذة نفسه في مؤاثاتها والامتثال الأعمى لأوامرها ونواهيها ، ومن خطر لها من النساء أن تشذ عن هذه السنة وأن تضع لها معايير جنسية غير هذه المعايير فلن تفلح أبداً ولن يصغي إليها أحد وسيكون نصيبها من الرجال الإعراض والصدوف عنها إلى المرأة التي ت Malone الطبيعة وتتجرب على مشيئتها .

\* \* \*

وخلاله القول إن الفضائل قسمان : فضائل الإرادة وفضائل الغريزة أو هي فضائل تغلب فيها الإرادة على الغريزة وفضائل تغلب فيها الغريزة على الإرادة . والمرأة لها الحصة الواافية من فضائل الغريزة وهي أعظم أثراً فيها من الرجل . فأيما خير يرجى للإنسانية من هذه الفضائل فللمرأة فيه أوفى نصيب .

وهنا نسأل : علام تدل غلبة الغريزة على الإرادة في فضائل المرأة بخلاف الرجل ؟؟ ألا تدل على أن المرأة قوة مسوقة وأن الرجل هو القوة العاملة ؟؟ ألا تدل على أن عمل المرأة هو التحضير للحياة وأما عمل الرجل فهو هو الحياة ؟؟ فالمرأة تعطى الحياة والرجل يحيى والمرأة تهيء المائدة والرجل يأكل والمرأة تخدم القانون المبرم والرجل يخدم الحرية المتuelle . ولكل نصيب من الحياة وعلاقة بالطبيعة على قدر هذا التقسيم .

\*\*\*

وبعد ، فلا بد من كلمة في ختام هذا المقال نوجها إلى حضرة المعلم الفاضل « ج . س . سلامة » الذي أخذ على بعض ما كتبته في مقال متقدم عن وفاء المرأة فقال يسألني : « أنحرق كتب الأخلاق ؟؟ أنسفة الحمقى القاتلين ب التربية النفس وتهذيبها وتكوين الإرادة وتقويتها » وجوابي أنني لم أقل في تعلييل خلق المرأة وقلة وفائها ما يوجب هذا السؤال . فإني لم أدع إلى الإباحة ولم أبخس حق الإرادة خصوصاً لحكم الغريزة المطلق ، ولا أوصيت بنبذ الفضائل التي استخلصتها المدنية من تجاربها الطويلة . ولكني قلت إن خير ما تصنعه المدنية أن توفق بين الغرائز التي يأباهما علم الأخلاق وبين مطالبتها « أحسن توفيق مستطاع .

أما أن تستأصلها وتقضى عليها فتلك جريمة كبرى وسعي عقيم » نعم جريمة كبرى لأن الغرائز الحيوية لا تستأصل إلا بقتل الحياة فالغرائز لا تعوض إذا فقدت ولكن الأخلاق مستدركة مع بقاء دوافع الحياة سليمة من العطب .

وبعيد على من يعتقد في الفضائل الجنسية مثل اعتقادي أن يستخف بالعفة أو يغضي عن الإباحة والغواية فإني أعتقد أن العفة وغيرها من فضائل الاستعصام « مزايا جسدية فزيولوجية قبل أن تكون مزايا أدبية أو دينية » وقد بيّنت ذلك بشيء من التفصيل في مقال لي بعنوان الفضائل الجنسية نشر في مجموعة « الفصول » فأكفي هنا بنقل النبذة الآتية منه :

« فحيثما بُرِزَ في الرجل أو المرأة امتياز يتلاشى إن لم ينتقل بالوراثة بُرِزَ بإزاءه شرط أدبي لضبط العلاقات الجنسية يتربّ عليه بقاء ذلك الامتياز عقباً بعد عقب ويتبّعه حتّى الإحجام عن بعض هذه العلاقات والرغبة في بعضها . وحيثما امتنع الإحجام انعكست الآية وصارت الرغبة بلا ضابط دليلاً على أن ليس في الفرد أو الأمة امتياز ينتقل بالوراثة . وقد يأكّل شيع الرذيلة في بلد مؤذناً بانقراسن الدولة وضياع الشوكة ومراضاً لقول الأمة بلسان حالمها إن جيلها المُقبل همل لا يعتنى به » .

ما تنوّيهي بوفاء المرأة للحياة وعذرني إياها في حب الشباب والمال فليست نتيجته الإباحة كما وهم حضرة المعلم الفاضل ولكن نتيجته ، إذا بلغ الأمر إلى نتائجه ، أن يتمتنع بناء الشيوخ الفانين بأتراب حفيداتهم من الأبكار الكوابع والفتیات العوانس وأن تكون الشريعة عوناً على فسخ كل زواج مدارب للطعم أو غير مثمر وألا يكون العرف حرّباً على المرأة التي تطيع الله فيما خلقها له وزودها بمعاداته ، وليس في ذلك تقويض للأخلاق

بل فيه ثبيت لها وتدعيم لأساسها ، وهو قصد السبيل بين طرفين الغلو والتفريط في هذا الصدد . فأما الغلو فأن نذهب في الإباحة مذهب « الأسبارطين » الذين كانوا يوصون الشيوخ والضعاف بأن يقتتصوا الرجال الأشداء لنسائهم برأً بالمجتمع كما زعموا وتحرجاً من تعقيم من خلقه الله منتجاً وتكتيراً للذرية الصالحة القوية ، وأما التفريط فأن تشيع الفوضى وتعتم المساواة حتى يصبح كل رجل كفؤاً لكل امرأة بلا تفريق بين الأعمار والمزايا ، والأول حيف على الغريرة من ناحية لإرضائهما من ناحية أخرى والثاني إهمال ضار لها ، وكلاهما غير محمود في طبع ولا شريعة .

ونظن المعلم الفاضل لا ينكر أن المرأة حين تحب الشباب وعلو الهمة تساق في هذا الحب بسائق الطبيعة التي فطرها الله عليها لحفظ نوع الإنسان ونشر ما فيه من حسن وطبي ما فيه من قبيح وإثام مشيئة الله على الأرض ، فإذا كانت كتب الأخلاق تسول لنا أن تشل تلك الطبيعة وتعطل مشيئة الله خالقها وهاديهما فلماذا لا نحرقها ؟ . نحرقها يا سيد الفاضل وعلي أنا لا عليك أنت ثمن عيadan الثقب . . . ! !



## هل تنبأ المتنبي<sup>(١)</sup>

سأله ابن القارح أبا العلاء عن حقيقة ما ينسب إلى المتنبي من ادعاء النبوة فقال في رده الذي ألحقه برسالة الغفران : « حدثت أنه كان إذا سئل عن حقيقة هذا اللقب قال هو من النبوة أي المرتفع من الأرض ، وكان قد طمع في شيء قد طمع فيه من هو دونه . . . . وإنما هي مقادير يظفر بها من وفق ولا يراغ بالمجتهد أن يتحقق . وقد دلت أشياء في ديوانه أنه كان متألهاً . . . وإذا رجع إلى الحقائق فنطق اللسان لا ينبع عن اعتقاد الإنسان لأن العالم مجبر على الكذب والنفاق ويتحمل أن يظهر الرجل بالقول تديناً وإنما يريد أن يصل إلى ثناء أو غرض ولعله قد ذهب جماعة هم في الظاهر متبعدوه وفيها بطن ملحدون » .

فأبا العلاء يقف موقف الشاك المتردد في قبول ما نسب إلى أبي الطيب من دعوى النبوة ، ولم يكن بين أبي العلاء وأبي الطيب غير فترة قصيرة من الوقت إذ كان قتل هذا قبل مولد ذاك بنحو تسع سنوات ، فهو أحق أن يثبت من صدق الخبر لو كان إلى الثبت منه من سبيل . وإذا كان هذا الحافظ الثقة على علمه باخبار المتنبي واعجابه به وقربه منه وقلة تهيه لدعوى النبوة يشك ويتردد فغاية جهد التاريخ والأدب أن يقفوا لهذا

---

( ١ ) البلاغ في ٤ ديسمبر سنة ١٩٢٣

الموقف وأن لا يجزم بما برأي في أمر هذه القصة التي رواها عن المتنبي جماعة من معاصريه أكثرهم من خصومه وحساده الحانقين عليه أو من ملفقي الأحاديث الذين ينقض بعض كلامهم بعضاً فلا يؤخذ مأخذ اليقين . إذ لم يثبت من إرهاصات هذه النبوة التي وسم بها الرجل شيء غير أنه حبس في صباه وأنه كان يهجى بها في عصره . وليس كل ما يقرف به المهوjo المحسود بحججه عليه .

غير أني والحق يقال لا أستبعد دعوى النبوة على المتنبي ولا أجدها غريبة منه ، ولو أنها ثبتت عليه لما رأيت في ذلك ما يدعو إلى شيء من دهشة أو غرابة ويحمل على شيء من حيطة أو زيادة تنقيب . والمتنبي في هذه القضية من المتهمين الذين يكفي لتسجيل التهمة عليهم أن يسمع القاضي شاهداً أو شاهدين ثم يصرف بقية الشهود اكتفاء بما سمع واختصاراً للوقت . فالتهمة لاصقة لافقة . ولئن كانت باطلة لا أساس لها ولا نار لدخانها ليكونن الذي رماه بها من شياطين المفترين الذين يعرفون كيف يتخيرون التهم لأربابها ويحوكون الأقوایل على قدر لابسيها ، وما كان هؤلاء قليلين في ذلك العصر المضطرب الخبيث الذي صار فيه نشر الدعوة فتاً والتقول على الخصوم سلاحاً مدرجاً .

ولست أظن في المتنبي هذا الظن لأنه « قد طمع في شيء قد طمع فيه من هو دونه » كما قال المعري ولا لأنه لا فرق بينه وبين من تقدمه في هذا الأمر غير أنهم وفقوا وأخطأه التوفيق ووصلوا وعشرون هو في وسط الطريق كما يؤخذ من تلك الإشارة التي زج بها المعري في أثناء ردّه . ولكنني ظنت ذلك الظن لأن نشأة المتنبي وحالة عصره وشعره وجملة ترجمته كلها مما يوسع العذر للمشتبه ويواصم مقتضيات الدعوى التي نسبت

الى . واليك بيان ذلك :

نشأ المتبني بالكوفة وهي يومئذ مقر الشيعة ومباءة الشاغبين على خلفاءبني العباس من أولاد علي وغيرهم من دعاة النحل وطلاب المغانم . وكانت في تلك الايام التي ولد فيها المتبني لا تقر على قرار ولا تنقطع منها الفتنة ولا سيما من شيعة القرامطة . فظهر حولها شأنهم وعظمت شوكتهم وملكو البحرين وغزوا البصرة وقطعوا طريق الحج أعواماً . ولما كان المتبني في نحو الثانية عشرة من عمره غزوا الكوفة ودخلوها وأسرروا قائد الخليفة المقتدر وشتووا جيشه . ولم تمض سنتان على ذلك حتى أغروا على مكة ونقلوا منها الحجر الأسود الى هجر وألقوا جثث القتلى في بئر زمم . وهؤلاء القرامطة قوم كانوا يعلنون الاسلام ويدعى عليهم أنهم كانوا يعتقدون أن روح الله وأرواح أنبيائه تحمل في أنتمتهم وصلحائهم ، وحکى عنهم المعري في رسالة الغفران نقلأً عن بعض محدثيه أن لهم بالاحسأء بيتهما يزعمون أن إمامهم يخرج منه ويقيمون على باب البيت فرساً بسرج وجلام ويقولون للهoming الطعام ( هذا الفرس لركاب المهدى يركبه متى ظهر ) وإنما غرضهم بذلك خداع وتعليل وتوصيل الى المملكة وتضليل . ومن أعجب ما سمعت أن بعض رؤساء القرامطة في الدهر القديم لما حضرته المنية جمع أصحابه وجعل يقول لهم لما أحس الموت : «إنني قد عزمت على النقلة وقد كنت بعثت موسى وعيسى ومحمدًا ولا بد لي أن أبعث غير هؤلاء . . . » ولا بد أن المتبني قد سأله أصل هذه النحلة فأخبره بمنشئها وعرف كيف بدأت وكيف استطاع رجل مثل « كارميته » الذي تنسب اليه على جهله وقصور عقله أن يجمع اليه أولئك الطعام وأن يحدث في دولة الإسلام هذه الأحداث الجسم ، ولا شك أن ذلك مما يهون عليه دعوى النبوة إذا حدثته نفسه بهذا المطعم .

فإذا صاح أنه جهر بهذه الدعوة وأنه مع هذا كان ينتمي إلى علي رضي الله عنه فلا تناقض في الأمر فربما ادعى أنه الإمام الذي ينتظره القرامطة وطائفة من الشيعة الإمامية وتخل روح الله وأرواح أنبيائه فيه .

واختلطت في ذلك العصر دعوة الأسماء عليه بدعة القرامطة .

وكان يزعم الزاعمون أن هؤلاء الأسماء عيلية يدينون بالمانوية أي بالأصلين النور والظلمة ، وهي التحفة القدية المشهورة التي ذكرها المتibi في شعره ولعله لقي كثيراً من أتباعها من المجروس في الكوفة لقربها من البلاد الفارسية . وتعددت في ذلك الحين الدول السياسية في العراق والشام ومصر والمغرب وما منها إلا من تتلمس لها سندأ من الدين في بث دعوتها وإدحاض حجة خصومها ؛ فكثرت الحيل الدينية وشاعت الدسائس والأراجيف وتجاذب الناس آيات الكتاب وأحاديث النبي كل يفسر بما يليه عليه الهوى ويواافق الحاجة ؛ فيخرجها عن حقيقة معناها و يجعلها وسائل لغایات غير غایاتها . فانظر إلى هذه البيئة التي فشا ضلالها وترادفت فتنها وسقطت هيبة الدين فيها ألسنت تراها صالحة لاختيار المطامع وظهور الأدعية وتربيه الخوارج في الدين والسياسة ؟

أضف إلى ذلك أن المتibi لم يكن يصلح ولا يصوم ولا يقرأ القرآن ولا يؤدي زكاة بعد أن أثرى ولم يكن متورعاً وثيق الإيمان بطبيعة مزاجه لأنـه صاحب مطامع دنيوية وعقل موكل بالأعمال والواقع لا بالعقائد والعادات ؛ تعرف ذلك من لهجه في شعره بالحكمة العملية ومن قلة توقيره للأنبياء وخفة أسمائهم على لسانه . حتى كان يقرن نفسه بهم كما قال في احدى قصائده :

ما مقامي بأرض نخلة إلا كمقام المسيح بين اليهود

وكما قال في القصيدة نفسها :

أنا في أمة نداركها الله غريب كصالح في ثمود  
وليلاحظ أن أرض نخلة التي ذكرها في القصيدة هي قرية لبني كلب  
الذين يقال إن النبي ادعى النبوة فيهم . ومن قلة توقيه لحرمة الدين  
وخفة ذكر الأنبياء على لسانه أن يقول كما قال في مدح سيف الدولة :  
إن كان مثلك كان أو هو كائن فبرئت حينئذ من الإسلام  
أو كما قال في ابن زريق الطرسوسي :

لو كان ذو القرنين أعمل رأيه لما أتى الظلمات صرن شموسا  
أو كان صادف رأس عازر رأسه في يوم معركة لأعيي عيسى  
أو كان لج البحر مثل بيته ما انشق حتى جاز فيه موسى  
أو كما قال في بدر بن عمار :

لو كان لفظك فيهم ما أنزل الفر قان والتسوراة والأنجيلا  
فلو كان يستشعر قلبه للدين رهبة ولمقام الأنبياء حرمة لما جرى لسانه  
بهذا الغلو الشنيع الذي لا يسوغه دين ولا عقل ولا خيال صحيح .

ثم أضف إلى هذا وذاك أنه نظر في كتب الفلسفه واستعرض  
بعض آرائهم وشكوكهم كما يفهم من كثرة ما اقتبس من معاني أرسطو  
ومن تردد عبارات الفلسفه وأساليب المناطقة في شعره ؛ وكفى دليلاً على  
شيوخ الاطلاع على الفلسفه اليونانية في عصره أنه عصر الفارابي الذي  
لقب بالعلم الثاني لكتراة ما لخص وشرح من كتب أرسطو وأفلاطون  
وغيرها . فعلق بنفس المتibi من هذه الفلسفه أثر واعتراه الشك وظهر  
ذلك في بعض شعره ؛ فلا يسلم من الشك قوله في النفس :

وقيل تشرك جسم المرء في العطب  
أقامه الفكر بين العجز والتعب  
وقيل تخلص نفس المرء سالمة  
ومن تفكير في الدنيا ومهجته  
أو قوله يهجو كافوراً :

كما تزول شكوك الناس والتهم  
من دينه الدهر والتعطيل والقدم  
الا فتى يورد الهندي هامته  
فانه حجة يؤذى القلوب بها  
وهذا المعنى منظور فيه بلا ريب الى قول ابن الرومي في أبي  
الصقر :

لا بوركت نعمى تسربلها كم حجة فيها لزنديق  
إلا أن ذلك لا ينفي أن الرجل اطلع على ما ينتحله الدهرية  
والمعطلون وأهل الزندقة فزاد هذا الاطلاع في البعد بينه وبين خشوع  
اليقين وهيبة الدين .

ولا ننس غيظ المتبني من كان يذكر له دعوة النبوة وسكته عن  
الخوض في هذا الحديث ورغبته في دفن الخبر ونسيانه . فربما كان ذلك  
كأقوى ما تقدم في تعزيز الشبهة عليه .

فعل هذا لا يكون غريباً من رجل نشأ هذه التنشئة في ذلك العصر  
على هذا الخلق واطلع على ما اطلع عليه المتبني وشاهد من حوادث الأيام  
ما شاهده أن يطمع في المجد من طريق الدين . ذلك ليس بغرير ولكن  
هل حصل ؟ وهل فعل الرجل ذلك الشيء الذي لا يستغرب منه فادعى  
النبوة وجهر بالدعوة ؟ أما هذا فلا سبيل الى البت فيه برأي قاطع كما  
أسلفنا في صدر المقال ولكننا بين قولين : أرجحهما أنه فعل وادعى  
والمرجو منهما أن الرجل نبي بهذه النبوة ؛ ولكن لا من النبوة كما روى

الموري في رسالة الغفران فهذا غير معقول وإنما الأقرب إلى العقل أنه نسب  
به لتشبيهه بالأنبياء كما مر بنا . وكثيراً ما أطلق العرب الأنباز والألقاب  
لأهون من هذه الأسباب . على أنني أرجح القول الأول ترجيحاً قوياً حتى  
أكاد أرفض الاحتمال الثاني لأول نظرة . فقد ثبت أن الرجل حبس . فإذا  
كان حبسه في فتنة أثارها فقد بقي على الذين يجذمون ببراءته من دعوى  
النبوة أن يبينوا لنا كيف أطاعه بنو كلب وكيف استطاع هو أن يحركهم إلى  
الفتنة بغير الشعوذة والخيلة الدينية : أكان من زعمائهم أم كان من ذوي  
الكلمة المسموعة في قبائل العرب جميعاً أم كان بنو كلب عمياً عن الفتنة  
حتى جاء المتنبي الطارق الغريب فهدأهم إليها .



## ولع المتنبي بالتصغير<sup>(١)</sup>

ما لوحظ على المتنبي ولعه بالتصغير في شعره الى حد لم يرو عن شاعر غيره . وقد ذكر ذلك ابن القارح في رسالته الى المعري فأجابه هذا بقوله : « كان الرجل مولعاً بالتصغير لا يقنع منه بخلسة المغير . . . ولا ملامة عليه . إنما هي عادة صارت كالطبع تغتفر مع المحسن » وأصاب المعري فلا ملامة في مثل هذا وإنما هي سمات ولوازم مختلف فيها شاعر عن شاعر كما تختلف الوجوه بالشامات والحلل بالشيات ولا شك أنها عادة كما قال المعري ولكن أي عادة هي ؟ فمن عادات اللفظ أمن من ضروريات الوزن أم من عビثات اللسان ؟ لا ولكنها فيها نظن عادة في الطبع والخلق وما صارت كالطبع كما قال المعري إلا لأنها من الطبع وفيها ترجمة عنه وبمحارة لنوازعه . والييك تفصيل هذا الاجمال :

كان المتنبي يستعظام نفسه على الشعر أو على التكسب بالمدائح والزلفى من الملوك والأمراء ، وكان يرى أنه خلق لما هو أجل وأرفع من ذلك وهو الملك والقيادة فلا يبالي أن يطول على ذوى السلطان بهذا الاعتقاد في قصائده التي يمدحهم بها كما قال في تهنة كافور بدار بنها فوضع نفسه موضع البند الذي يهنته تهنة النظير للنظير :

---

(١) البلاغ في ١٠ ديسمبر سنة ١٩٢٣

إِنَّا التهشات لِلأَكْفَاءِ وَلَنْ يَدْنِي مِنَ الْبُعْدَاءِ  
ثُمَّ كَشَفَ هَذَا الْمَطْلُعَ وَوَضَحَهُ فِي خَتَامِ الْقُصْدِيَّةِ فَقَالَ :

وَفَوَادِي مِنَ الْمَلُوكِ وَانْ كَانَ لِسَانِي يَرَى مِنَ الشِّعْرَاءِ  
وَكَانَ يَؤْنِبُ نَفْسَهُ كُلَّمَا آتَى مِنْهَا رَكُونًا إِلَى حَيَاةِ الدُّعَةِ وَاطْمَئْنَانًا  
إِلَى مَقَامِهِ بَيْنَ حَاشِيَةِ الْأَمْرَاءِ وَأَتَابِعِهِمُ الْمَحْسُوبِينَ عَلَيْهِمُ الْمُتَكَلِّينَ عَلَى  
عَطَايَاهُمْ ؛ فَيَحْفَزُهُمْ وَيَنْخِيَهُمْ عَنْ هَذَا الْمَقَامِ وَيَذْكُرُهُمْ مَا أَعْدَتْ لَهُمْ  
الْمَجْدُ وَالْعَظَمَةُ فِي اعْتِقَادِهِ فَيَقُولُ مَعَاتِبًا لِهَا غَاضِبًا عَلَيْهَا :

إِلَى كُمْ ذَا التَّخْلُفِ وَالتَّوَانِيِّ وَكُمْ هَذَا التَّنَادِيِّ فِي التَّنَادِيِّ  
وَشُغْلِ النَّفْسِ عَنْ طَلَبِ الْمَعَالِيِّ بَيْعُ الشِّعْرِ فِي سُوقِ الْكَسَادِ  
وَمَا مَاضِي الشَّبَابِ بِمُسْتَرْدٍ وَلَا يَوْمٌ يَرِدُ بِمُسْتَعْدَادِ  
وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ الْمُتَبَّيِّ جَهَلَ نَفْسَهُ وَلَمْ يَكُنْ صَادِقُ النَّظَرِ فِي أَمْلَهُ فَأَضَلَّهُ  
الْأَمْلُ الْكَاذِبُ عَنْ كُنْهِ قَدْرَتِهِ وَطَبِيعَةِ عَظَمَتِهِ ؛ وَأَحْسَنَ مِنْ نَفْسِهِ السُّمُومِ  
وَالنَّبَالَةِ فَظُنِّنَ أَنَّ السُّمُومَ لَا يَكُونُ إِلَّا بَيْنَ الْمَوَاكِبِ وَالْمَقَابِ وَأَنَّ النَّبَالَةَ لَا  
تَصْحُ إِلَّا لِذِي تَاجِ وَصُوْلَجَانِ وَعَرْشِ إِيَّوَانِ ، وَسَيِّفُ يَضْرِبُ الْأَعْنَاقَ  
وَرَمْحُ يَرْتَوِي بِالدَّمَاءِ . وَقَدْ كَانَ الْحَالُ كَذَلِكَ فِي عَصْرِهِ وَكَانَ هَذَا مَقْيَاْسُ  
الْمَجْدِ الَّذِي لَا مَقْيَاْسَ لَهُ . فَطَلَبَ الرَّجُلُ الْمَلَكُ جَادًا فِي طَلْبِهِ وَجَعَلَ  
الشِّعْرَ آتَهُ رِيشَةً يَبْلُغُهُ فَبَقِيَتِ الْآلَةُ الْمُوْقَوْتَةُ وَذَهَبَتِ الْغَايَةُ الْمُطَلُّوْبَةُ ! وَظَلَّ  
يَسْعَى طَوْلَ حَيَاَتِهِ إِلَى شَيْءٍ وَأَرَادَ اللَّهُ بِهِ شَيْئًا آخَرَ فَأَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْهِ مِنْ حِيثِ  
أَرَادَهُ أَنْ يَسِيءَ إِلَى نَفْسِهِ وَفَرَحَ مَحْبُوهُ بَعْدِ مُوتِهِ مِنْ حِيثِ شَمَتْ بِهِ الْأَعْدَاءُ  
فِي حَيَاَتِهِ . فَهُوَ الْيَوْمُ أَظْفَرُ مَا يَكُونُ خَائِبًا وَأَخِيبُ مَا يَكُونُ ظَافِرًا . لَيْسُ  
عَلَيْكَ وَلَا أَمِيرٌ وَلَا قَائِدٌ وَلَا صَاحِبٌ جَاهَ وَلَكِنَّهُ فَخْرُ الْعَرَبِ وَتَرْجِمَانُ  
حُكْمِهِمْ وَالرَّجُلُ الْفَرِدُ الَّذِي نَظَمَ فِي دِيَوَانٍ وَاحِدًا مَا نَشَرَتْهُ الْحَيَاَةُ فِي سَائِرِ

دواوين التجارب والعظات فكان كلامها كلامه وحقائقها حقائقه وساغ له أن يحتاج لنفسه ما هو من حصة الناس جميعاً أو حصة العرب من تجارب الحياة وواقع الأيام ان استثنينا نصيب الإنسانية كلها على رجل واحد . فـأي كلام أمير من الأمراء أو عاـهل من العواهـل كانت له هذه الرعاية والصيانة ؟ وأـيـ كلمة مسمـومة تـختـطـىـ الأـيـامـ والـقـرـونـ وـتـسـمـعـ منـ وـرـاءـ القـصـرـ وـالـقـبـرـ كـمـاـ تـسـمـعـ كـلـمـاتـ المـتـنـبـيـ صـاحـبـ هـذـهـ الـبـضـاعـةـ الـكـاسـدـةـ وـذـلـكـ الطـامـعـ الـذـيـ كانـ يـعـدـ قـنـوـعـهـ بـتـجـارـةـ الـكـلـامـ وـعـكـوفـهـ عـلـىـ قـرـضـ الشـعـرـ تـخـلـفـاـ وـتـوـانـيـاـ ؟ـ هـذـاـ هـوـ الـفـخـرـ الـذـيـ ضـلـ عـنـهـ المـتـنـبـيـ وـاستـصـغـرـهـ وـلـوـ عـادـ الـيـوـمـ لـيـخـتـارـ حـظـهـ مـنـ الدـنـيـاـ لـمـاـ لـامـ نـفـسـهـ عـلـىـ الرـضـىـ بـهـ وـلـطـلـبـهـ أـشـدـ الـطـلـبـ وـاستـصـغـرـ غـيـرـهـ مـنـ الـحـظـوظـ لـيـظـفـرـ بـهـ ،ـ وـمـاـ هـوـ بـمـسـرـفـ إـنـ باـعـ أـكـبـرـ مـلـكـةـ مـنـ مـالـكـ عـصـرـهـ وـاشـتـراهـ !ـ

فلحسن حظ المتنبي أن « رياحه أتت بما لا تشتهيه سفنـه » ولحسن حظ العرب أن هذه السفن جنحت بالـمـتـنـبـيـ إـلـىـ الـبـرـ الـذـيـ اـسـتـقـرـ عـلـيـهـ .ـ وإـلاـ فـإـذـاـ كـانـ يـفـيـدـهـمـ أـنـ تـصـلـ بـهـ إـلـىـ سـلـمـ الـعـرـشـ أـوـ سـاحـلـ الغـنـىـ ؟ـ أـفـكـانـ يـضـيرـهـمـ أـنـ يـنـقـصـ مـلـوـكـهـمـ مـلـكـاـ أـوـ يـحـذـفـ مـنـ سـجـلـ فـرـسانـهـمـ اـسـمـ فـارـسـ ؟ـ كـلـاـ وـلـكـنـ قـدـ كـانـ يـضـيرـ آـدـابـهـمـ -ـ وـلـاـ جـدـالـ -ـ أـنـ يـسـقطـ مـنـ بـيـنـهـاـ دـيـوـانـ المـتـنـبـيـ وـأـنـ يـنـقـصـ مـنـ عـدـادـ شـعـرـائـهـمـ هـذـاـ الشـاعـرـ الـعـظـيمـ الـقـلـيلـ النـظـيرـ .ـ

ولـكـنـ لـمـاـ ذـنـ المـتـنـبـيـ بـنـفـسـهـ ذـلـكـ الـظـنـ وـثـبـتـ عـلـيـهـ طـوـلـ حـيـاتـهـ وـأـبـىـ إـلـاـ أـنـ يـشـرـئـبـ إـلـىـ الـمـلـكـ وـالـوـلـاـيـةـ وـمـاـ هـوـ مـنـ أـهـلـهـاـ وـلـاـ مـنـ سـاعـفـهـمـ المـقـادـيرـ بـذـرـائـعـهـاـ ؟ـ لـمـاـذـاـ لـمـ يـخـطـرـ لـهـ غـيـرـهـاـ الـخـاطـرـ وـلـمـ يـخـدـعـ مـنـ غـيـرـهـاـ الـجـانـبـ ؟ـ سـؤـالـ لـاـ بـدـ مـنـ الجـوابـ عـلـيـهـ ؟ـ

وجوابه أن الرجل كان له نصيب من العظمة التي كان يصبو إليها وسهم من الأعمال الدنيوية التي كان يأخذ نفسه بها ويروضها عليها .

فلم تكن النسبة بينه وبينها بعيدة كل البعد ولم يكن داعياً فيها من كل وجه ؛ بيد أنه كان شريكاً في تلك العظمة الدنيوية والأخلاق العملية في كل ما هو من باب الشعور واللحاظة ولم يكن شريكاً فيها في كل ما هو من باب الانجاز والتنفيذ . كان يشعر شعور عظماء الأعمال ويقيس الأمور بمقاييسهم ويلزم نفسه الجد الذي يتزمونه في حركاتهم وسكناتهم وتساوره المطامع التي تساورهم ، ولكنه لا يتم الأمر كما يتمنونها ، ولا يسوس الحوادث كما يسوونها ، وكان يدرك محاسن الناس ومساويمهم وينفذ بيصره إلى خبايا ضمائرهم وبواعث أعمالهم وذبذبة نياتهم ولكنه لا يفري فريهم ولا يحسن أن يستفيد من تلك الأخلاق التي يعرفها بالنظر حق المعرفة ولا أن يأخذها من حيث ينبغي أن تؤخذ فيعمل في الفرصة الملائمة ما ينبغي أن يعمل .

فمن هنا كان المتibi شاعر التجارب والحكم ولسم يكن عاملها ومنفذها . ولو أتيح له أن يخرج آماله وآراءه أفعالاً وحوادث لما استطاع أن ينجزها أقوالاً وعبراً ، لأن طالب المجد المخلوق للنجاح المهيأ للعمل يصنع التجارب ولا يقوها ويمشي الطريق إلى الغاية ولا يترسم خطاه ويقيس أبعادها ، والجرب الناطق بالحكمة هو الذي يجلس ليتحسن قواه بعد كل صدمة لا الذي ينهض توأليستأنف الوثبة دون أن يحس في قوته موضع ألم يضطره إلى امتحانها وتفقد حالمها . فكلما عجم عوده زادت حكمته وكلما فعل ذلك دل على أن هذا العود خلق للاختبار والجس لا ليضرب ضرباً دراكاً مفلجاً ولا ليكون أداة للعمل الذي يراد منه . فلا بد

من الاختيار بين الحكمة الخرساء والحكمة الناطقة . فما رأينا أحداً جمع  
بينهما إلا جارت أحدهما على الأخرى .

وخلاصة القول إن المتibi كان مطبوعاً على غرار رجال المطامع  
ولكن في داخل نفسه لا في ظاهر عمله ؛ كان له في خلقه وتفكيره استعداد  
عظيم الأعمال ولكن بغير أداة العظمة . فخررت عظمته هذه في عالم  
الفنون ولم تخرج في عالم الحوادث . وأظهر مظاهر شعوره بالعظمة في  
سمات شعره المبالغة في التهويل والتضخيم من جهة . وهذا الولع  
بالتضليل من جهة أخرى .

انظر مثلاً إلى قوله في وصف جيش :

خميس بشرق الأرض والغرب زحفه وفي أذن الجوزاء منه زمازم

أو قوله في وصف أسد :

وَقَعَتْ عَلَى الْأَرْدَنْ مِنْهُ بَلِيَّة  
نَضَدَتْ بِهَا هَامُ الرَّفَاقِ تَلُوا  
وَرَدَ الْفَرَاتْ زَئِيرَهُ وَالنَّيلَا

أو قوله في البحيرة :

وَالْمَوْجُ مُشَلُّ الْفَحْسُولُ مِزْبَدَة  
يَهْدِرُ فِيهَا وَمَا بِهَا فَطَمُ  
كَائِنَهَا وَالسَّرِيَاحُ تَضَرِّبُهَا

أو قوله في المجد :

وَلَا تَحْسِبُنَّ الْمَجْدَ زَقَّاً وَقَيْنَةً  
فَإِنَّ الْمَجْدَ إِلَّا السِّيفُ وَالْفَتَكَةُ الْبَكْرُ  
وَتَضْرِيبُ أَعْنَاقِ الْمَلُوكِ وَأَنْ تَرِي  
لَكَ الْمَهْبُوتَاتِ السُّودُ وَالْعَسْكُرُ الْمَجْرُ  
وَتَرْكُكُ فِي السَّدِنِيَا دُويًّا كَائِنَهَا  
تَدَالُّ سَمْعُ الْمَرْءِ أَنْلَهُ الْعَشَرَ

وقوله في مدح عضد الدولة :

أبا شجاع بفارس عضد الدو لة فنا خسر و شهنشاها  
تجمعت في فؤاده هم ملء فؤاد الرمان إحداها  
ألا ترى فيه التحرك لمناظر الفخامة والروعة بادياً والاعجاب بأبهة  
العظمة وشارات الصولة جسماً والتشدق بطنين الألقاب وخيلاء الملك  
ممموعاً مضخماً ؟ ولكنك بعد لا تحس منه إلا ذوقاً في التهويل  
واستضخام العظام كذوق المصور الذي يقف أمام البحر العظيم المزبد  
فيصوره لك رائعاً مهولاً كما راوه وأفعم بالهول حسه وخياله .

اعكس هذه الصورة بعد هذا أو اقلب المجهر المكبر وانظر في  
الناحية الأخرى . ماذا ترى ؟ ترى صوراً صغيرة ضئيلة لا تدرني كيف  
تبالغ في تصغيرها وتهوين شأنها . ترى شعور التفخيم قد انقلب الى  
شعور بالتأسف والاشمئizar . أو أنت ترى المتنبي ذلك الذي ملء أمام  
العظمة روعة وتوقيراً قد نظر في المجهر من ناحيته الأخرى فملء أمام  
الضؤولة تقززاً وتحقيراً . ترى ذلك الشعور بأبهة العظمة وفخامة القوة في  
نفس رجل قد انطوى على شوق للمجد لا تستفي لو عنته وحنق على الدنيا  
لا تنفعني وقدته :

وغيظ من الأيام كالنار في الحشا ولكن غيظ الاسير من القد  
فإذا ازدرى شيئاً ضئيلاً أو رجلاً حقيراً فذلك ازدراء يشوبه الضغف  
ويضاعفه ظل العظمة الملقي عليه ، فإذا الشيء شيءٌ وإذا الرجل  
رجيل ، وإذا عادة المبالغة في الاستصغر موصولة بعادة المبالغة في التفخيم  
أو هي هي ولكن تختلف ناحية النظر طرداً ويعكساً على حسب اختلاف

الشيء المنظور اليه . وأكثر ما يرى المتنبي « مصغراً » حين يهجو مغيبطاً محتقاً أو يستخف متعالياً محتراً كما يقول في كافور :

أولى اللثام « كويفير » بمعدنة في كل لؤم وبعض العذار تقنيد أو كما يقول فيه أيضاً :

ونام « الخسرويدم » عن ليلنا وقد نام قبل عصي لا كرى أو يقول فيه :

نوبية لم تدر أن بنتها الله وببي دون الناس يعبد في مصر أو يقول :

أخذت بملحه فرأيت لهوا مقالى « للأحيمق » يا لشيم أو يقول هاجياً :

أتسرى القيادة في سواك تكسباً يا ابن الأعير وهسي فيك تكرم وحين يقول في الشعراة الذين يزاحمونه :

أفي كل يوم تحت ضبني « شوير » ضعيف يقاويني قصير يطأول أو في أهل زمانه :

أذم الى هذا الزمان « أهيله » فأعلمهم فدم وأحزنهم وند وفيهم أيضاً :

من لي بفهم « أهيل » عصر يدعى أن يحسب الهندي فيهم باقل أو في احتقار قوم كبني كلاب أن يسموا الى مرتبة الملك والمقابلة بين

حالم وما تقتضيه الدولة من الفخار والتأليل والمنع :

أرادت كلاب أن تفوز بدولة لمن تركت رعي «الشويهات» والإبل  
أو في قوله يذم ليلة أبرمهته وثقلت عليه :

أحاد أم سداس في أحد «ليلتنا» المنوطة بالتنادي  
وتعتم هذه العادة في تعبيه عنها يستصغره هذا المعنى كما في قوله :  
لا يحرم بعد أهل البعد نائله وغير عاجزة عنه «الأطفال»  
أو كما في قوله :

وارهقت العذاري مردفات وأوطئت «الأصبية» الصغار  
وهو إذا لم يصغر المهجو باللفظ صغره بالمعنى ؛ فكان أعداؤه  
اللئام عنده شيئاً «قليلاً» كما قال :

يؤدي القليل من اللئام بطبعه من لا يقل كما يقل ويؤلم  
وقد يلعب بهذا الإحساس الماثل في نفسه على الدوام لعب المرء  
بعادة مغروسة فيه فيتخذ منه نكتة نحوية كقوله على ذكر ابني عضد  
الدولة :

وكان ابنا عدو كثراه له ياءٍ حروف «أنيسيان»  
يريد أن يقول : إذا كاثر العدو عضد الدولة بابنيه فجعل  
الله ابني العدو كيائين تضافان إلى كلمة «إنسان» فتزيد أنه في عدد  
الحروف وتنقصانه في القدر ؛ وهذا غير غريب من رجل شديد الإحساس  
«بالصغر» واعتاد التصغير باللفظ وعرف عنه إدمان الاطلاع على كتب  
النحو .

ولو شئنا لقلنا إن شعر المتنبي كله مشغول بالتعبير عن شعوره  
بالعظمة ذلك الشعور الذي استحوذ على مجتمع قلبه . فكل قصائده  
تفحيم لشعائر المجد وفخر بالهمة التي تدفعه إلى تسنم المقام الذي كان  
يحل نفسه فيه . فأما فخره ظاهر فيه هذا النزوع وأما مدحه فما هو إلا  
فخر بكاف الخطاب ؛ لأنه كان يشي على مدوحه بما يريده لنفسه ويحسه  
من صفاته وربما نفس على الأمراء مدحه الحالص فيشركم فيه ويعطي  
نفسه قسطاً منه لا يقل عن قسط مدوحه ، وأما هجاؤه فهو فخر مقلوب إذ  
كان يهجو أعداءه بقصد مايفخر به أو يمدح به أولياءه فيصبح أن يقال إن  
شعر المتنبي كله من باب واحد هو باب الفخر اللهم إلا أن يكون غزواً أو  
وصفاً ؛ وقل أن يكون شعره في الغزل والوصف مقصوداً للذاته وإنما هو  
غرض يهد به إلى غيره من المقاصد . بل هو لا ينسى عظمة شأنه حتى في  
غزله ؛ أليس هو القائل :

وصلينا نصلك في هذه الد نيا فإن المقام فيها قليل !



## شهرة المتنبي<sup>(١)</sup>

رزق المتنبي من الشهرة واشتغال الناس بأمره حظاً لم يرزقه أحد قبله ولا بعده من شعراء العرب . رزقه في حياته وبعد مماته ، فأما في حياته فقد سار شعره كل مسير وروي تقصاته في كل أرض فيها لافظ بالعربية واشتد التعلق به والتلذذ به بين المؤذفين وغيرهم حتى بلغ الأمر بالفريقين حد الهموس والجنون . قال بعض أصحاب ابن العميد : « دخلت عليه يوماً قبل أن يتصل به المتنبي فوجده واجماً وكانت قد ماتت أخته من قريب فظننته واجداً لأجلها فقلت لا يحزن الله الوزير فيما الخبر ؟ قال إنه ليغطيوني أمر هذا المتنبي واجتهادي في أن أحمد ذكره ! فقد ورد علي نيف وستون كتاباً في التعزية ما منها ألا قد صدر بقوله :

طوى الجزيرة حتى جاءني خبر فزعت فيه بآمالى إلى الكذب  
حتى إذا لم يدع لي صدقه أملأ شرقت بالدموع حتى كاد يشرق بي  
فكيف السبيل إلى إخداد ذكره !! فقلت له:القدر لا يغالب ! الرجل  
ذو حظ في إشاعة الذكر واحتقار الاسم فالأولى أن لا تشغل فكرك بهذا  
الأمر ». وليلاحظ أن المتنبي نظم القصيدة التي منها البيتان في سنة اثنين  
وخمسين وثلاثمائة وأنه اتصل بابن العميد في أوائل سنة أربع وخمسين وكانت

(١) البلاغ في ١٩ ديسمبر سنة ١٩٢٣ .

وفاة أخت ابن العميد قبل ذلك بأشهر فكأن القصيدة جابت الأقطار  
العربية في نحو سنة واحدة أو أقل .

وكان رجل من بغداد كلها وصل إلى بلد سمع به ذكر المتibi رحل  
عنه حتى إذا وصل إلى أقصى بلاد الترك سأله عن المتibi فلم يعرفوه  
فتوطنه . فلما كان يوم الجمعة ذهب إلى الجامع فسمع الخطيب ينشد بعد  
ذكر أسماء الله الحسنى قول أبي الطيب في عضد الدولة :

أسسامياً لم تزده معرفة وإنما لذة ذكرنا ما  
فعاد ألى بغداد .

فانت ترى ان شهرة هذا الرجل في عصره قد صارت كالملر الذي  
لا يغالب ولا تنفع فيه حيلة غير التسليم على رغم الصبر على مضمض ؛  
وقد انبسطت له دولة في الأدب لا يكون الذي يحاول الخروج منها إلا كمن  
يحاول الخروج من أرض ربه وسمائه ! فلن يستجير الآبق منها بمعتصم  
ولن يعيذه من النظر إليها عمى ولا من سماع دويها صمم . وهو الذي  
قال :

أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتي من به صمم  
وهو القائل :

وما الدهر إلى من رواة قصائدي إذا قلت شعراً أصبح الدهر منشداً  
ولعمرني إنه لفتح في الأدب لم يسمع بمثله في فتوح شعرائنا العرب  
من أقدمين أو محدثين ، وملك شمل رقعة العربية في عهد تنازع فيه هذه  
الرقعة عشرات الولاة والمالكين . أما بعد المهاط فقد ذهب المختلف فيه

وبقي الخلاف على أشدّه ، أغرم الناس بديوان المتنبي فتناولوه حفظاً ونقلأً وأمعنوا فيه تقريرياً ونقداً . فمن شارح له ومن منقب عن سرقاته ومن ملتمس له العذر ومن مشدد عليه النكير ، حتى صار للمتنبي وحده أدب خاص قائم بنفسه في ديوان آداب العرب وكتب عنه ما يوازي كل ما كتب عن شعرائهم في عصر كامل من عصورهم . ولأمر ما لقي الرجل هذا الحظ من الشهرة الواسعة التي لا شيل لها فما هو هذا الأمر ؟؟ لأنه شاعر عظيم ؟ لا شك عندنا في عظمته الشعرية ولكن كم من شاعر عظيم غيره عاش ومات ولم يشعر به أحد ولم يزل خامل الذكر مغمور الشعر حتى قيضت له الأيام من يتصفه وبينه الناس إلى مكانه ، وكم من شويعر حقير ذاعت له شهرة لم يصبها معاصره ومن هم أجود منه شرعاً وأرفع في الأدب مقاماً ثم نسيها الناس فوارها الخمول ودفنتها في قبر لا نشور منه ؟ فالعظمة سبب من أسباب شهرة المتنبي وسيرورة كلامه بلا ريب ولكنها ليست بالسبب الأول الأقوى ولا هي مما ينيل الشهرة في كل حال ولا بد من سبب آخر هو السبب الأقوى والمنبه الأكبر إلى جداره تلك العظمة ورجاحة ذلك الشعر فما هو ؟؟

هو الحسد الذي جنى على الرجل وأجناه ؟

نعم هو الحسد ناشر كل فضيلة مطوية كما قال أبو تمام في بيته الصادقين البلدين اللذين سارا على كل لسان . هو ناشر فضيلة المتنبي ومفضلي ما في قريحته من طيب بما أشعل فيها من نار . هو المحنـة التي عرفها المتنبي فشكـاها من الشـكوى والنـعمة التي لم يـعرفها فـفاتهـ أن يـشكـرـها ويـشـيدـ بـفـضـلـهـاـ . وـحـسـبـكـ أنـ تـتـصـفـ دـيـوـانـهـ فـتـعـرـفـ منـ تـكـرـارـ ذـكـرـ الـحدـدـ فـيـ أيـ عـارـكـ عـرـكـ نـفـسـهـ مـنـ حـسـدـ الـحسـدـ وـأـيـ حـيـزـ شـغـلـهـ هـذـاـ الشـاغـلـ مـنـ

تلك النفس المعدبة بمناهضة الزمن وخيبة الأمل وأن تعيش بين أعداء لها ما من صداقتهم بد وأن يضن عليها الزمن حتى بالعدو المداجي بعد إذ قنعت من الصدقة بالابتسام وشكت في كل من تصطف فيه لأنه بعض الانام ، فلا تكاد تخلو قصيدة للمتنبي من ذكر الحسد بلفظه أو بمعناه ومن الإيماءات تارة إلى حсад مدوحية وتارة أخرى إلى حساده هو . حتى لقد رمي الماء بالحسد والمنافسة حين أحاط بدار سيف الدولة فقال حين مد نهر قويق فقطع الطريق إلى تلك الدار :

يا ماء هل حسدتنا معينه أم اشتاهيت أن ترى قرينه ؟ !  
ورمى البلدان أيضاً بالحسد فقال :

تحاسدت البلدان حتى لو أنها نفوس لسار الشرق والغرب نحوها

وهذا لا يكون إلا من اشتغال الذهن بهذا المعنى وسرعة وروده على الخاطر وقرب مأته من الخيال . ولا حاجة بنا إلى استقصاء كلامه الذي ورد فيه الحسد فإنه كثير متشابه ولكننا نجترىء منه ببيت واحد هو قوله :

ما لقيت من الدنيا وأعجبه أني بما أنا باك منه محسود  
شم نجترىء من تاريخ حياته بشيء واحد هو تسميته ابنه « محسداً »  
وما هو من الأسماء المطروفة ولا المحبوبة . فيدلنا ذلك على ما لقبه الرجل  
من مخنة الحسد ونكالية المنافسين وأنه قد أصابه من هذا الأذى مالم يصب  
أحداً من الشعراء الذين كانوا أسعد حظاً منه أو أسوأ حظاً لا ندرى .

ولانا مني المتنبي بهذا الحسد الذي خص به من بين كبار شعراء العرب لأنه نشأ في عصر التنافس أو عصر الحسد . فلقد نشأ في عصر كان

يتنازع فيه الملك والسمعة دول شتى وقادة كثيرون . كان في الأندلس بنو أمية وفي المغرب من أفريقية العبيديون وفي مصر والشام بنو الأخشيد وفي حلب والجزيرة بنو حمدان وفي العراق بنو بويه وفي البحرين وعمان واليامنة القرامطة وفي خراسان آل سامان وفي كل مكان من فارس دويلاط صغيرات لا تزال منذ قيامها إلى أن توارى وتندثر في خصام بينها ولجاج وحروب بالسيف واللسان . وربما نجم في الدولة الواحدة عدد من الأمراء يستثير كل منهم بولالية أو شقة من ولاية متربصاً بجيشه متطلعاً إليهم طاماً في اغتصاب أرضهم محاذراً أن يغضبوه أرضه ، وما من هؤلاء الأمراء والقادة كباراً كانوا أم صغراً إلا من ينسامي للظهور بين أنداده ويستعد للعلو والتلوك على جيشه . فكلهم ناظر إلى صاحبه كاره لظهوره ورفعته حر يرص على أن لا يسبقه غيره في قنية أو حلية أو عدة مما يتفاخر به الملوك ويتناظر فيه ذوو السلطان . وهم أحقر ما يكونون على اقتناء الوسائل التي يتم بها نشر الدعوة واستفاضة الذكر واكتساب الصيت والحمد ، وبأي واسطة يتم ذلك إلا أن تكون لسان شاعر كبير ينظم القصيدة في مدح أمير منهم فيسیر بها الرواية في بلاد الأمراء كافة ويصبح بها ذلك الأمير مدحوباً في بلاد أعدائه معظماً على مسمع من حساده ونظرائه ؟ فإذا ظهر في هذا المجال المزدحم بالمنافسات والمنابذات والدسائس والنكبات شاعر ذو شأن يذكر كصاحبنا أبي الطيب فلا غرابة في أن ينصب عليه كل ما في تلك المنافسات من خيرات وشرور وأن يتوجه إليه كل ما في نفوس أبناء العصر من آمال وأحقاد وأن يشتهر ذكره بالمدح والقدح وتلتف به زوجة من التشيع والمقت . ومن عرف شيئاً ولو يسيراً من دسائس الحواشي والبلطات فقد عرف كيف يجوز أن يستفيد المتنبي في ذلك العصر من حيث لا يحتسب وكيف يجوز أن تأتيه العداوة من حيث لا

يقدر . فربما كان في بلاط أحد الأمراء فئة من الشعراء والأدباء لا يعرفون المتنبي ولا يحبونه ولكن يدعوه حقد بعضهم على بعض إلى التسوية بقدره والترنم بشعره والتطوع لنشره والغض من شعر غيره . أو يكون بين النساء والرؤساء من يتوقع أن يترفع المتنبي عن مدحه ومساواته بامثاله فيبدأ بالعداوة ويتحامل عليه بالذم قبل أن يرى منه ما يستحق عداوته وذمه . وقد يسوء النساء أن لا يجدوا ضررها في بلادهن فيغضنونه ويغرون به السفهاء أو يطمعونهم فيه كما ساء معز الدولة ببغداد في رواية الحاتمي « أن يرد على حضرته رجل صدر عن حضرة عدوه ولم يكن بملكه أحد يماثله فيما هو فيه » فمثل هذا الشاعر لا يستطيع أن يقول قصيدة ألا أساء بها إلى كثيرين وأحسن بها إلى كثيرين دون أن يقصد إلى الإساءة أو الإحسان ، ومثل هذا الشاعر يشتراك في رفع قدره أنصاره وأعداؤه ويتأثر في حفظ شعره القرىيون منه والبعيدون عنه . ومتى وجد التنافس فقد يتنافس الناس على الزهيد المهين الذي لا قيمة له عند واحد منهم بل قد يتنافسون على لا شيء حتى في الغلب والاستئثار وتلذذاً بالتسابق والنظر . فما بالك بما تكون له قيمة كبيرة في ذاته وبما لا يتم الجمال والرواء للأمير والدولة إلا به ؟؟ لا جرم يكون هذا هدف الرجاء والبغض وملتقى الوصاية والوشایة ويتحقق له أن يقول :

أعادي على ما يوجب الحب للفتى    واهداً والأفكار في تجول  
فمن ثم اعتر المتنبي بشعره فلم يبذل له لكل من يطلبها ، وتسابق النساء إلى طلب المدح منه لثلا يقال إنهم دون من قصدهم بمحبه وكتبوا إليه من كل صوب يستقدمونه فيما جاء أحداً منهم إلا مدعواً مكرماً ، وبلغ من اهتمام كافور بزيارة أنه كان يسأل عن مسيره ومقامه ويكاتب وإليه على

دمشق في استرارته ويلح في ذلك والمتتبى لا يحبب . حتى اذا « نبت دمشق بآبى الطيب فسار الى الرملة فحمل إليه أميرها الحسن بن طفح هدايا نفيسة وخلع عليه وحمله على فرس بموكب ثقيل وقلده سيفاً محلى فكان كافور يقول لأصحابه » أترونه يصلح الرملة ولا يأتينا » وقد قبل سيف الدولة أن ينشد الشعر جالساً خلافاً لعادة الشعراء في الانشاد ، واحتمل كافور منه أن يخاطبه خطاب الأنداد للأنداد .

وأكثر من ذلك أن طاهرا العلوى « نزل للمتتبى عن سريره والتقاء مسلماً عليه ثم أخذ بيده فأجلسه في المرتبة التي كان فيها وجلس هو بين يديه فتححدث معه طويلاً ثم أنسدته أبو الطيب فخلع عليه للوقت خلعاً نفيسة . قال علي بن القاسم كنت حاضراً هذا المجلس فما رأيت ولا سمعت أن شاعراً جلس المدوح بين يديه مستمعاً لمدحه غير أبي الطيب . . . » .

وقد كانوا لا يكتفون بإحراز مدائحه حتى يستطلعوا رأيه فيهم ويستخبروه عما عنده من التمجيل لهم وما يكتئه من التفضيل بينهم . فكان عضد الدولة يخلع عليه ويجزل له العطاء ويزيده على أعطية سيف الدولة ثم يبعث إليه من يسأله : أين عطاء سيف الدولة من هذا ؟ ! وكان كافور يتحنه ويذس إليه من يقول له : « لقد طال قيامك في مجلس كافور » ي يريد أن يعلم ما في نفسه . وما كانوا ليحفروا برأيه فيهم هذا الخفل لو لا التناظر والتناحر ورغبة كل منهم في أن يرى نفسه وأن يراه غيره خيراً من كل حاكم وأمير في زمانه . ولا شك أن هذا الاحتفاء بالمتتبى مما يعظم خطره ويكبر هيئته وما يزيد عدد حсадه والمتبعين لشعره ، فكلما احتفل به الأمراء والرؤساء لغط الناس بأمره وكلما لغط الناس بأمره

احتفل به الأمراء والرؤساء . وجميع ذلك منتهى إلى نهاية واحدة هي نباهة الشأن وسيورة الكلام .

إن دسائس البلاط كثيراً ما خلقت شيئاً من لا شيء وأرثت نيران الضغائن والمشاحنات في غير موجب للضغينة والشحنة . وإذا تناولت هذه الدسائس خلافاً على فكرة في الآداب أو الفنون فغير بعيد أن تجتمع فيه كل ما تشعب من الخلافات على شؤون الملك والسياسة ومارب الأفراد والأحزاب ، وأن تحول إليه كل ما يتفرع من جداول الميل وللمشارب في قرارات النفوس ، حتى ليسى الناس أنهم مختلفون على شيء آخر غير هذه الفكرة الأدبية أو الفنية ، أو يصيغوا كل ما اختلفوا عليه في الموضوعات الأخرى بلون هذه الفكرة ، كما حدث في فرنسا بين الموسيقيين الكبيرين « جلوك » و « بتشيني » حين اشتعلت نار الغيرة بين حلية الملك وخليلته .

فقد استدعت ماري أنطوانيت ملكة فرنسا « جلوك » الألماني واجتيه وأظلته برعايتها وإقبالها فما لبثت مدام دوباري عشيقة الملك أن غارت من ضرتها الشرعية فبحثت عن موسيقي آخر يستظل برعايتها فهدت إلى بتشيني الإيطالي فجاء على جناح السرعة . جاء إلى باريس وأكب على العمل سراً ليفاجئ الناس بأية من آيات فنه فيكون وقع ظهوره أبلغ وأسطع ، ولكن احتجابه لم يطل وشاع خبر قدومه فانقسمت العاصمة الظرفية إلى معسكرين نافرين متذبذبين ثم احتدم الخلاف إلى كل مكان فدخل فيه العلية والسفلة وتصايع الناس بالمقابلة بين الموسيقيين الكبيرين فيما يفقهون من فنهما ووصل الزاغ إلى الفلسفة

وقاده الأفكار فتشيع دالمبرت ولا هارب ومارمونتل إلى جانب بتشيني وتشيع روسو وسوار دي روبيه الى جانب جلوك . ودام الحال على ذلك برهة أهلت الخاصة العامة عما بينهم من المنازعات السياسية والتراث الدينية . فكانوا لا يسألون عن المرء أمن هذا الحزب هو أم من ذاك ومن المؤمنين هو أم من الملحدين ولكنهم يسألون : أهو من شيعة جلوك أم من شيعة بتشيني ?? قال فريس المؤرخ الموسيقي : فكان ربما ترتب على الجواب تطرق العداء إلى أبناء البيت الواحد وتفرق الشمل بين أعز الرفاق وأقدم الأصدقاء . وفي أي عهد يحدث هذا ?? في العهد الذي تقبل فيه فرنسا على ثورتها الكبرى وتهتز فيه أركان عرشها بزلزال الفوضى المقتربة وضربات الخسائر السياسية في الشرق والغرب ! ولأي شيء يحدث هذا ?? لأجل التنافس بين حلية وخليفة في بلاط واحد !! فما ظنك بمنافسة العشرات من الأمراء حولهم المئات من الوزراء والرؤساء وراءهم الآلوف من الأشياع والتبعاء بينهم من لا يحصى لهم عدد من الشعراء والرواة والسامعين والقراء ?? أكثر على هذا الحريق المضطرب من الفتنة والعداوات السياسية والأدبية وما يتخللها من الحفاظ الجنسي والدينية أن يكشف للناس عن مكان شاعر واحد من أعلام القرىض والبيان ??

فإلى ذلك يعود جانب كبير من شهرة المتنبي وعناد الناس به وهذا ما استفاده اسمه من حالة عصره أما ما استفاده من شعره وشخصه وهو جانب آخر غير يسير فسنكتب عنه في المقال التالي .



## شهرة المتنبي - حد الشاعر العظيم

استفادت شهرة المتنبي من عصره وذلك ما بيناه في المقال السابق . واستفادت من شعره ومن شخصه وهذا ما سنجمل الكلام عليه في هذا المقال .

كان المتنبي شاعراً من شعراء العرب العظام . وحد الشاعر العظيم عندي هو أن تتجلى في شعره صورة كاملة للطبيعة بجماليها وجلاها وعلانيتها وأسرارها ، أو أن يستخلص من مجموعة كلامه فلسفة للحياة ومذهب في حقائقها وفرضها أيّاً كان هذا المذهب وأيّاً كانت الغاية الملحوظة فيه .

فإذا جمع الشاعر بين الأمرين - أي إذا رسم لنا صورة كاملة للطبيعة وشرع لنا مذهبًا خاصًا في الحياة فذلك هو الشاعر الأعظم الذي ندر أن يوجد الزمان بعثله في الدهور المتلاؤلة والأجيال المباعدة والذي لا تطبق على عد أقرانه في جميع الأمم أصابع اليدين ، لأنّه يجمع في نفسه قدرة جسمية نادرة لا تبذل جزافاً ولا تفوقها على الاطلاق قدرة يعطها إنسان .

ذلك أن نفس الشاعر العظيم كتلك المقدمة الفلكية التي يرصدها الفلكيون لالتقاط أشعة النور من أبعد السماوات وأظلم الآفاق : نفس صحيحة الإحساس قويته لا يغيب عنها قريب ولا بعيدولاً ظاهر ولا باطن

ما يحيط بها من مشاهد الحس والخيال ، وليس يفوتها علم شيء دق أو جل مما توحى به الطبيعة والحياة من الحقائق والأسرار ؛ فإذا اتجه الشاعر العظيم إلى الطبيعة فهو الذي يسمعك الخلقة الأولى منقوله في لفظ والسموات والأرضين منظومة في لحن ؛ ويبثك من هذه الدنيا الإلهية نبضات أغوارها وصدحات أفلاكها وما توسرس به وما تزجر من نغمات رضاها وغضبها وطلاسم صلواتها وتعاويذها . يستوعب ذلك كله الغازاً مبهمة ثم يرسله من خاطره المتوج الصهار أرواحاً هائمة وشياطين حائمة وعرائس ترقص وطيراً تغدر وزهراً يتضوّع ومعانٍ يمتلئ بها جو هذه الدنيا حياة وركزاً ويزدحم بها جو النفس شعوراً وأملاً . أو هو يكتب لك « بهير وغليفية » الإلهام كل ما في معجم الطبيعة من الكلمات والرموز وكل ما يجري به لسانها الموري الملغر من الأسماء والمحروف ، فإذا الطبيعة بقضها وقضيضها مجموعة لديك وإذا بك أنت تعيش في كل ناطقة وصامتة وكل متحركة وساكنة من ذلك العالم السرمدي الرحيب . تحوله كله إلى جزء من حياتك أو تجعل حياتك ممدودة مبسوطة على كل جزء منه . فإن أردت أن تعرف معنى هذا باختصار فاعلم أنه هو مضاعفة الحياة وتوسيع جوانب النفس حتى تعود الحياة الواحدة أدرك وأمتع من ألف حياة متصلة وحتى يعود الحائن الفاني خالداً في بعض أيامه لأنه يشعر بهذا الكون الخالد شعور الخالدين ؛ واعلم أنه ليس في وسع إنسان أن يطلب من الدنيا أجل وأغل من هذا المطلب الذي قل أن يinal .

وإذا اتجه الشاعر العظيم إلى الحياة وانصرفت نفسه إلى ما بين الأحياء من العواطف والدوافع والصلات والفوائل فهو الذي يسمعك أصوات النفس الآدمية في جهرها ونجوها وفي شوقها وانقباضها وحين

ترتفع في معارج الخير وحين تردى في مهابط الشر ، ويردد لك ما تضحك به من الآلام وما تحلم به من الآمال ، ويترجم ألغازها وكتاباتها فإذا هي كلمات صريحة مأنيوسة ، ويجمع أشتات هوا جسها وأعشار تجاريها فإذا هي قوالب صحيحة ملموسة . فأنت تقول إذ تراها نعم هذه هي النفس الأدبية بعينها وتصبح يا عجبًا ! إنها هي الحياة كما عهدها . . . . كأنها كانت ضائعة فردت اليك أو كأنها كانت متفرقة موزعة فجمعت في قالب واحد لديك . أو كأنها كانت طائرة فوقعتك بين يديك . فأنت تطمئن حين تقرأ شعر هذا الشاعر على مخصوصك من التجارب وتؤمن على ذخيرتك من المأثورات والمعاجائب . ومعنى ذلك باختصار أيضًا أن في هذا الشعر توكيداً للحياة وتقريراً لها حتى يعود آبدتها مشكولاً مستقراً وعارضها مقياً لازباً ، وحتى تكون مستريحه بعد القلق واثقة بعد الارتياح محظة بالرفاق والأصحاب بعد العزلة والاغتراب .

ومن الشعراء من يطر بك متغلاً أو من يعجبك واصفاً أو من يشجوك شاكياً أو داثياً أو من تستمع له فتحلو لك نغمته في بعض مذاهبه ولكنك لا تلقى عنده مستمعاً في غير الباب الذي تستحسن منه . فهو لاء الشعراء تستريح النفس إليهم في حالة من حالاتها وتسلى بهم في بعض نوباتها ، غير أنها لا تشعر بعظمته فيهم حين تنصلت إليهم . وهي على حق فيما تراه ! فإن الشاعر الذي لا يخاطب النفس إلا من ناحية واحدة كالآلية الموسيقية التي ليس فيها غير فرد وتر ، فهي تنطق بصوت واحد من أصوات هذه الحياة ولكنها لا تتسع لتمثيل روایتها الكبرى بأصواتها المتنوعة وأصداءها المختلفة المتجاوبة .

\*\*\*

لم يكن المتنبي من شغفوا بمحاسن الطبيعة وأسرارها ولكنه كان من يقبلون بجملتهم على جهاد الحياة في وسط المعمدة فيحصلون عليها هزائمها وانتصاراتها ويكتبون لها حسناتها وسيئاتها ، وكان الرجل أشبه رجال القول برجال العمل في الخلق والمزاج فأقبل على الجهد في عصره عاملأً كما أقبل عليه مترقباً دارساً ؛ فأعانه ذلك على تقيد ضوابطه وتعليق شوارده وأخرج لنا من شعره معرضًا واعيًّا لكل ما يعتلي بالنفس المجاهدة ، وعيية حاوية لأشكال من الحكم العملية والقواعد المقررة المشاهدة . وأفسح الله مجال العبرة للمتنبي إذ أرسله في ذلك العصر الذي كان بدعاً في عصور الدول العربية . فانه كان عصر المطامع والشهوات والقلاقل والدعوى فلذلك لم يترك وديعة نفس ولا دخيلة طبع إلا حفزاً واستفزها ورجوعاً كما ترج القارورة لاختبار ما فيها ؛ فابرزها للعين بصفوها وكدرها . ولقد أفاد ذلك شهرة المتنبي من جهتين . أفاده خبرة وعلماً إذ فتح أمامه سفر الحياة فاقتبس منه ما شاء وأمده بأصول الحكمة العملية فبني عليها أحسن البناء . ثم أفاده رواية وذكرة إذ جعل أهل ذلك العصر الحافل بالحوادث وال عبر في حاجة دائمة إلى التأسي والاستشهاد والتمثيل بالقول البليغ الموافق للتجربة المطابق للهوى شأن الناس في الميل إلى سماع الحكم التي تعبر عما في ضمائركم وتعيد على مسامعهم ما لا يستطيعون أن يبدأوه من عند أنفسهم . فسار شعره على الألسنة ولقي في كل مكان من يؤمن عليه ويجد المناسبة في كل وقت لروايته والتذكير به .

ولو توفرت هذه الفرص لشاعر غير المتنبي لما كان من المحقق أن يصيب شعره هذا الاهتمام الذي أصابه شعر المتنبي . ذلك لأن الشاعر يطبع الكلام بطبعه ويعيره من المنزلة بقدر ما له من المنزلة في نفسه .

فالشاعر الضعيف لا يخرج من قريحته كلاماً قوياً ولو كانت التجارب القوية منه على طرف الشمام والرجل الذي لا يعبأ بنفسه قل أن يعبأ الناس بكلامه ولو كان من أعلام الكلام . وقد كان المتنبي قوي الطبع فمرق كلامه من قلبه ومن ذهنه مروق السهم النافذ من القوس المتينة ، وكان أبي النفس فأكرم مقاله عن المقامات الزرية والمواقف المهيئه . كانت قوة طبعه عوناً لاعتداده بنفسه وثقته بعظمته وكان اعتداده بنفسه وثقته بما فيها من العظمة عوناً لقوة طبعه ، فأبى أن يسف بأمله حيث يسف غيره وعرف لشعره قدره فعرف الناس له هذا القدر طائعين أو مكرهين . ولما اشترط على سيف الدولة أن ينشد المديح وهو قاعد وأن لا يكلفه تقبيل الأرض بين يديه نسبوه إلى الجنون .. ! ولا شك أنه ضرب من الجنون إذا كان العقل والحزن أن يحتال الإنسان لمصلحته بالرفق والملك . ولكن المتنبي لم يكن يشق عليه أن يوصف بهذا الضرب من الجنون على ما يظهر من قوله في أبي شجاع :

وقد يلقبه الجنون حاسده      إذا اختلطن «وبعض العقل عقال»  
أناله الشرف الأعلى تقدمه      فما الذي بتوفي ما أتى نالوا ؟

فأاصر على ترفعه وأنف أن يستكين لعنت الدهر وعثرات الأمل . وزاده ترفعاً وأنفة أنه كان يرى الناس حوله صغار النفوس صغار الهمم ويجد نفسه غريباً في أمم كالأنعام وأيام ك أيام الفترة بين الرسل :  
ودهر ناسه ناس صغار وإن كانت لهم جثث ضخام  
فطمع في الملك والولاية ولم يستكثر على نفسه قدرأً كائناً ما كان في  
عصر تدار فيه لكافور ثلاثة أمصار فسيحات ، ويدان فيه لكارميته بإمامية

الدين والدنيا . . ! ومنذ الذي يخبطه حين يدم دهره مخاطباً كافوراً :

ولله آيات ! وليس كهذه ، فإنك يا كافور آيته الكبرى  
لعمرك ما دهر به أنت طيب أحسبني ذا الدهر أحسبه دهراً ؟

وقد أملت للمتنبي في الطمع فوق ما أشرنا اليه أن الأدب كان في عصره ، وقبل عصره ، مما ينيل مراتب الوزارة ويخول صاحبه مناصب الرئاسة . فلا جناح على من كان في أدبه وعلوه همته أن يتبوأ المقاعد التي طمح إليها بعد أن تبوأها من هم أقل منه معرفة وأوضع منه أملاً . غير أن الرجل نسي أن الأدب وحده لا يعني في هذه المطالب وأن الذين صعدوا على هذا السلم من الأدباء إنما صعدوا بكافأة أخرى غير الأدب أو مع الأدب ، صعدوا بالخيلة والمراؤفة والتأنى والمداراة وما إلى ذلك مما لا يحسنها هو ولا يقدر على مجاراً لهم فيه . فلما فشل من حيث نجح من دونه وتختلف من حيث جل المتخلدون وراءه نقم على الزمن نقمة زادته احتقاراً لأهله وتيهاً بنفسه وتمرداً على حظه ؛ فغالى بشعره إليها مغالة وأخرجه العnad في بعض الحالات إلى ما لا يليق بالسداد .

\* \* \*

فاعتداد المتنبي بنفسه وظهور شخصيته وقوه طبعه وكثرة تجاربه وحاجة الناس الى الاستشهاد بأمثاله وحكمه في عصره وتنافس الأمراء على اشتراء مدحه وكثرة حсадه هذه هي الخصائص التي انفرد بجمعها المتنبي فأشاعت ذكره وحفظت شعره وأنالته من المكانة في أدب العرب مالم ينله شاعر سواه .

## فلسفة المتنبي<sup>(١)</sup>

قلنا في المقال السابق إن للمتنبي مذهبًا خاصاً في الحياة . وقد يستغرب الواقفون عند الظواهر نسبة الفلسفة إلى شاعر ولو كان من كبار الشعراء ، بجهلهم حقيقة الشعر والفلسفة معاً وظنهم أن الفلسفة لا تصدر إلا عن الفكر وحده مجرداً من الخيال والعاطفة ، وأن الشعر لا يصدر إلا عن الخيال والعاطفة بحثاً مجردين من الفكر . ولقلة تفرقهم بين الحقائق التي تقر في الروع وتنطبع في البصيرة ثم تسلك سبيلها من العقل الباطن إلى العقل الظاهر فإذا هي موافقة له غير مستعصية على براهينه وأنمطه ، وبين الحقائق الذهنية الصرف التي يدركها الفكر الظاهر ابتداء كما تدرك المسائل الحسابية والمعلومات الإحصائية ، وهي مما لا يستجيش إحساساً ولا يحتاج إلى خيال .

والحقيقة أن الفكر والخيال والعاطفة ضرورية كلها للفلسفة والشعر مع اختلاف في النسب وتغاير في المقادير . فلا بد للفيلسوف الحق من نصيب من الخيال والعاطفة ولكنه أقل من نصيب الشاعر ، ولا بد للشاعر الحق من نصيب من الفكر ولكنه أقل من نصيب الفيلسوف . فلا نعلم فيلسوفاً واحداً حقيقةً بهذا الاسم كان خلواً من السليقة الشعرية ولا شاعراً واحداً يوصف بالعظمة كان خلواً من الفكر الفلسفى . وكيف

( ١ ) البلاغ في ٣١ ديسمبر سنة ١٩٢٣ .

يتاتي أن تعطل وظيفة الفكر في نفس إنسان كبير القلب متيقظ الخاطر مكنت الجوانح بالإحساس كالشاعر العظيم ؟ إنما المفهوم المعهود أن شعراء الأمم الفحول كانوا من طلائع النهضة الفكرية ورسل الحقائق والمذاهب في كل عصر نبغوا فيه . فمكانتهم في تاريخ تقدم المعارف والآراء لا يغطيه ولا يغض منه مكانتهم في تاريخ الأدب والفنون ، ودعوتهם المقصودة أو اللدنية إلى تصحيح الأذواق وتقويم الأخلاق لا تضيع سدى في جانب أناشيدهم الشجيبة ومعانיהם الخيالية . هكذا كان شكسبير شاعراً ناطق الفكر حتى في أغانيه الغزلية وهكذا كان جيتري وشير وهيني شعراء الألمان الأدباء الفلاسفة في استعدادهم وسيرة حياتهم وفيما يستقرى من مجموعة أعمالهم ، وهكذا كان بيرون ووردزورث وسونبرن من الشعراء المجاهدين في أغانيهم المغنين في جهادهم ، وهكذا كان، من قبلهم جميعاً دانتي اليجييري إمام النهضة الإيطالية بل هكذا كان كل شاعر عظيم في أية لغة وبين أي قبيل .

ونظرة واحدة في تاريخ آدابنا العربية تبين لنا صدق هذا القول وترتدي الواقفين عند الطواهر إلى رأي أصح وأكمل في فهم الملكة الشعرية وتعرف القرابة الحميمة بين السليقة والبديبة الموصولة بالفكر ، فمن هم أكبر شعراء اللغة العربية في رأي الأكثرين من النقاد والقراء ؟ ؟ ؟ أليسوا هم بشاراً وأبا نواس ودعبلاً وأبن الرومي وأبا تمام والبحتري والمتني والمعربي والشريف وبقية هذه الطبقة ؟ ؟ فما مزية هؤلاء على الشعراء الآخرين من أضراب الجنون وأبن أبي ربيعة وأبن منذر والحسين بن الصباح وحمد عجرد وغيرهم من حذا حذوهم وغنى على ليلاهم ؟ ؟ أهي قلة الفكر في شعرهم أم كثرته ؟ أهي اقتصارهم على المعاني الغنائية أم طرقهم لأبواب

المعاني المختلفة وتوفرهم على فنون القول المتشعبه ؟؟ في دواوينهم جواب قاطع على هذا ، وفحواه أنهم فاقوا أولئك الشعراء بأن كانوا أوسع منهم جوانب نفس وأجمع منهم ملوكات الشعر والفلسفة وموهبة الإحساس والتأمل وأنهم أقدر على النظر فيما حولهم من نظروا في ناحية واحدة فحضرت أبصارهم عن غيرها وداروا فيها طول عمرهم لا يتحولون عنها .

والمتنبي على وجه خاص أولى من عامة شعرائنا ( ما عدا المعري ) بالنصيب الأولي في عالم المذاهب والأراء . لأن الحقائق المطبوعة لا تكاد تقر في نفسه حتى يرسلها إلى ذهنه ويكسوها ثياباً من نسجه . ويغلب أن يوردها بعد ذلك مقرونة بأسبابها معززة بحججها على نطلا يفرق بينه وبين أسلوب الفلسفه في التدليل إلا طابع السليقة وحرارة العاطفة فتأمل قوله :

إذا غامرت في شرف مروم فلا تقنع بما دون النجوم  
قطעם الموت في أمر حقير كطعم الموت في أمر عظيم  
أو قوله :

إذا أتت الإساءة من لثيم ولم ألم الميء فمن ألم ؟؟  
أو قوله :

إلف هذا الهواء أوقع في الانف س أن الحمام مر المذاق  
والأسى قبل فرقه السروح عجز والأسى لا يكون بعد الفراق  
ولا نزيد على هذا فإننا ربما نقلنا حكم المتنبي بيتاباً لو مضينا في  
السرد إلى النهاية ، فتأمل هذه الأبيات ألا ترى أنه قد قرن كل حكم فيها

يسبيه أو بتفسيره وبإقامة الدليل الذي ينفي الغرابة عنه ؟؟ أليس العقل هنا مساوأً للطبع متاهياً لتعزيز حكمه وتسويغ نظره وتحيض المساعدة الطبيعية السمححة له ؟ فمذهب المتنبي في الحياة ثمرة هذا التزاوج بين طبعه وعقله ونتيجة القدرة على استيعاب مؤثرات الحياة جميعها أو هضمها هضماً تغذى به السلامة والذهن في وقت معاً . وهذه هي صيغة المذاهب التي تستتبع من أقوال الشعراء وتحمل في أطواها حجّة الشعر والفلسفة التي تفتح لها منافذ القلوب والعقول .

\*\*\*

بعد هذا نسأل ما هو إذن ذلك المذهب الذي ذهب إليه المتنبي في الحياة ؟؟ وينبغي قبل الشروع في بيان ذلك أن ننبه إلى الفرق بين الكلام في مصدر الحياة والكلام في سنته وصروفها ، فأما الكلام في مصدر الحياة فقد كان المتنبي حكماً في اجتنابه وإغلاق بابه ، فأراح نفسه من الخلط والخبط والقيل والقال وطاوع مزاجه العملي فنأى به عن الخوض في هذه المتأهات التي لا تفضي إلى طائل ولا يحصل العقل من ورائها على حاصل . عالج فتح هذا الرتاج في صباح على جلة من النفس وفراغ من الوقت وتعطش إلى الإلمام بكل شيء واستكناه كل سر كما يظهر من قصيده الميمية التي نظمها في المكتب فاتعبه فتحه ثم ما عتم أن مل هذا البحث الذي لا تسكن إليه نفسه ولا يستمرئه طبعه فأقلع عنه ونفمض يديه منه ولعله أخذ حيناً بمذهب القائلين بأن الإنسان ربّ هذه الأرض ووليد الزمن :

فهذه الأرواح من جوّه  
ثم رأى الناس مختلفين في هذه القضية لا يتفقون « إلا على شجب

والخلف في الشجب » .

فقيل تخلص نفس المرء سالمه وقيل تشرك جسم المرء في العطب  
ومن تفكري الدنيا ومهجته أقامه الفكر بين العجز والتعب  
وما له ولها الشجب العقيم وهذا التعب البور في نظره ؟ فزوى  
وجهه عن مباحث ما وراء الطبيعة وأبعدها إلى مؤخرة فكره وأبقاها هناك لا  
يسمح لها بالبروز إلى واعيته والتحرر لإقليم باله إلا في الفترات القليلة  
التي يغفي فيها طمعه وتفتر آماله ، ثم تعود تواً إلى زاوية سجنها السحيق  
حيث لا يزعجه اشتجارها ولا يشغلها عن دنياه ضجيجها أو سرارها .

كلا ! ليس للمتبني صبر على هذه الفلسفات ! ... إنما هو  
فيلسوف الحياة سنتها وصروفها وليس فيلسوف الحياة مصادرها  
ومصائرها . وفلسفته في هذا الصدد بينة صريحة قربة المنازل متفقة الأجزاء  
لا تعقيد فيها ولا غموض ، يمكن تلخيصها في كلمات وجيزه هي : أن  
الحياة حرب ضروس علاقة الإنسان فيها بالإنسان علاقة المقاتل بالمقاتل ،  
 فهو يركب سناناً من صنعه في كل قناة يبنتها الزمان ، وما المودة فيها إلا  
حيلة من حيل الحرب أو هدنة في حومة القتال ، فاحذر الناس واستر  
الخذر ! وإياك أن تشكو إلى أحد أو تغرك دمعة بك أو بشاشة مبتسماً ،  
إنك إن شك إليهم بلواك تكون كالجريح الذي يشكو ألمه إلى الرخام  
والعقبان ، وإن الذي يبكي بين يديك حين تظفر به لن يرحمك غداً حين  
يظفر بك ، والذي يبتسم لك ويبيدي مودتك إنما يداري الضعف والكيد  
بهذه المودة ثم هو إذا تمكن من مقاتلك لن يرثي لضعفك ولن يقيل  
عشرتك . فاعلم أنك تناول بالخوف في الدنيا ما لا تناول بالولد وإن من أطاق  
الناس شيء من أشيائهما غالباً واغتصاباً لم يلتمسه سؤالاً :

إنما أنفس الأنيس سباع يتفارسن جهرة واغتيالا !!

فكن كالموت الذي لا يرثي للدموع ولا يروى من الدم ، وقف وسط هذه المعمعة وقفه من « لا يقترب بلداً إلا على غرار ولا يمر بخلق غير مضطغن » فإنما أنت حيث سرت بين أعداء يتربون غفلتك ويتحينون فرصة ضعفك ، وماذا يحميك منهم غير الحيلة والباس ؟ ! وكيف تعيش بينهم بغير العدة والسلام ؟ أتظنك تأوي منهم إلى عدل أو رحم أو تقوى ؟ لا يا صاح ! إياك والاتكال على عدل الناس ورحمتهم وتقواهم ! إياك وهذه الغرارة والجهل في معركة الحياة :

فالظلم من شيم النفوس فإن تجد ذا عفة فلعلة لا يظلم والأصل في طباع الناس العدوان والغصب ثم جاء الحق والانصاف خوفاً من عدوان العاديين وغضب الغاصبين . والناس يعتقدون حتى يمنعوا فيعرفوا بعد المنع ما يجوز لهم وما لا يجوز ، وتأتي من ذلك الحدود والحرمات والحقوق . ولكنهم لا ينتبهون بغير مانع ولا ينفعون لغير علة .

هذا هو أصل الأخلاق عند المتبني وهذه هي سنة الحياة في نظره . حرب مستمرة لا راحة فيها ولا أمان . لا رحمة فيها ولا عدل . لا كلمة فيها لغير القوة أو الحيلة التي هي نوع من القوة . حرب قائمة دائمة في السر والعلن وبين الأصحاب والأعداء وفي صفوف الأقوياء والضعفاء . حرب ولكن فيم ينبغي أن تخاض ؟ في اللذة والسرور ؟ في العلم والمعرفة ؟ أدفعاً عن النفس وذوداً عن المال ؟ كلا لا تخاض في شيء من ذلك ولكن في طلب العز والقهر والسيادة . أو عملاً « بإرادة القوة » إن شيئاً أن نجعل لهذا المذهب القديم صيغة من صيغ البحث الحديث . « والدنيا لمن غالب » ؟ وهذه هي شريعة الحياة .

والتنبي لا يكره اللذة والسرور فهو يشتهيها ويحضر عليها فيقول  
في أسلوبه المعتمد من النصيحة المبينة والحكمة المشفوعة بالحججة :

إنعم ولذ فللامسor أواخر أبداً إذا كانت لهن أوائل  
ما دمت من أرب الحسان فإنما روق الشباب عليك ظل زائل  
غير أنه يطلبها بشرط ، لأنه لا يراها خير ما يطلب في الحياة .  
يطلبها بشرط أن لا يعرضها للذلة ولا يصها بالدناء :

ولا أقيم على مال أذل به ولا أذل بما عرضي به درن  
بل هو لا يستطيع اللذة التي لا تصحبها الكرامة ولا يجد معها  
التجليل :

فما منزل اللذات عندي بمنزل اذا لم أبخل عنده وأكرّم  
لهذا لا يستقيم للذلة ولا يسلمها زمامه ولا يعطيها من نفسه غير  
ساعة ثم يمضي في شأنه الذي عقد العزيمة عليه :

وللخود مني ساعة ثم بيننا فللة إلى غير اللقاء تجاف  
وهو لا يجهل ما يبتغي من الدنيا ولا يخفى عليه ما في بعد الهمة من  
المكاره والعذاب ، وأن السيادة محفوفة بالمشقة من كل جانب ، وأن صفو  
الحياة من نصيب العاجزين الغافلين أو الحالين المتعلمين ، ينعمون في  
الشقاوة بجهلهم ويشقى كبار النفوس في التعيم بعقوتهم - لا يجهل شيئاً  
من هذا الذي يبتلي به ذوو الهمم بل يعرفه ويقوله ويكرره كما لم يكرره  
شاعر قبله ولا بعده ، غير أنه مع كل هذا يبتغي المجد ويستقتل في طلبه ،  
لا بل هو يبتغيه ويستقتل فيه لأجل كل هذا وهو يقفوا أثراه حيث كان تلذذاً

بالمغامرة واستخفافاً بالعناء والنصب . إذ كانت نفسه تستريح إلى التعب وتنعم من الراحة وتُصبح على العدو والإحصار وتفسد على السكون والرقاد . وهو القائل :

ذراني والفلة بلا دليل ووجهي والهجير بلا لثام  
فإنني أستريح بذمي وهذا وأتعب بالإناخة والمقام  
وصدق المتنبي فيها افتخر به ، ولم يغالط ولم يبالغ ولا تؤخذ  
الإغراب في المعنى ، فما من شيء في الحقيقة هو أضئن للنفس من قوة  
محبوسة فيها لا تجد سبيلاً إلى الظهور ، وليس أروح لها وأجلب لسعادتها  
من إطلاق ما تحويه من زيادة قوة وإرسال ما يطمئن بها من زاخر عزم ولو  
أصابها في ذلك ما تتأذى به النفوس وترجع له الصدور ، ومن المتعب  
المسمى ما يعتري الجسم لتعذر التعب المحبب إلى نفوسها وامتناع الطريق  
إلى الصراع الذي تهيأت له طبائعها . فتضوى وتهزل اشتياقاً إلى ما  
يضوئ غيرها ويهزلها ، ويداويها الطب بما لا يشفيفها فيحار فيها حيرة  
طبيب المتنبي الذي قال فيه :

يقول لي الطبيب أكلت شيئاً وداوك في شرابك والطعام  
وما في طبه أني جواد أضر بجسمه طول الجمام  
ولك أن تعد المتنبي من طلاب اللذة إذا اعتبرت أنه - كما قال - يجد  
لذته « فيها النفوس تراه غاية الألم » وأنه : « يرى جسمه يكسى شفوفاً  
تربيه فيختار أن يكسى دروعاً تهدءه » ولكننا حينئذ نقول لغوا وهذراً أو  
نحصل الحاصل ونخلط بين المقاصد حين نقول : « إن النفوس تطلب  
اللذة » فإن النفس لا يمكن أن تطلب على هذا المعنى شيئاً إلا قيل إنه

« لذة » ! فيصبح الشيء الذي مرادفاً للشيء المطلوب وليس لهما كذلك ، خصوصاً إذا ذكرنا أن النفوس غير خيرة في كل ما تطلب وأنها تساق أحياناً إلى ما تعلم فيه حتفها وسقوطها فتساق إليه على كره منها .

كذلك المال مطلوب في مذهب المتنبي وتدبره واجب ورأيه في طلبه كرأيه في اللذة ، أي أنه يقدم عليه المجد وينصح بادخاره لأنه آلة المجد ووسيلته إليه لا لذاته :

فلا مجده الدنيا من قل ماله ولا مال في الدنيا من قل مجده  
أما العلم فالمتنبي يطلبه أيضاً ويطري المعرفة ويرفع الحكمة ويقول  
في بيت واحد :

أعز مكان في الدنيا ظهر سبع وخير جليس في الزمان كتاب

فيخيل إليك أنه يعدل العلم بالسيادة ويضعها في موضع واحد من الجلالة والوسامة ، إلا أنك لا تلبث أن تستعرض أقواله الأخرى حتى يلوح لك الموضع الذي يضع فيه العلم والحكمة وترى أنه لا يجعلها غاية منشودة لذاتها وإنما يجعلهما واسطة إلى غايتها من العزة والغلب والقهر .  
فأنت تقرأ قوله :

الرأي قبل شجاعة الشجعان هو أول لها المحل الثاني  
لولا العقول لكان أدنى ضيغum أدنى إلى شرف من الإنسان  
فتحسبه يقدم الرأي على الشجاعة عرفاً لحق الرأي وترجميحاً له  
على كل ما يدرك بالشجاعة . فلا يطول بك الشك في ذلك حتى تراه  
يقول على الأثر :

ولما تفاضلت النقوس ودبرت أيدي الكمة عوالي المران  
فكأن فضل الرأي الصائب الحكيم عنده هو كونه يبصر أيدي الكمة  
بتدبير عوالي المران ويعين الشجاعة على مرادها . ثم ماذا يكون اذا  
اجتمعت الشجاعة والرأي لانسان ؟ يكون أنه يبلغ من العلياء كل  
مكان . فال العلياء هي الغاية القصوى على كل حال .

وفصل الخطاب في هذا الأمر قوله :

حتى رجعت وأقلامي قوائل لي المجد للسيف ليس المجد للقلم  
أكتب بنا أبداً بعذ الكتاب به فنحن في دولة الأسياف كالخدم

فالرأي والمعرفة والحكمة والكتب والأقلام هذه كلها خدم المجد  
والسؤدد وألات الملك والاستلاء . إذا وصلت بك إليها فهي حسنة  
ميمونة وإذا قعدت بك عنها فهي قبيحة مشؤومة « وبعض العقل عقال »  
وعندئذ يكون الجنون خيراً من العقل والجهل أفضل من الحكمة !! أو قل  
إن الكتاب في رأي المتنبي هو الجليس المسامر الذي يؤنسك وينادمك وليس  
بالسيد المطاع الذي يملك نفسك ولا بالأستاذ الموقر الذي يسيطر على  
عقلك . فنعم الجليس هو كما قال ولكن بئس السيد وبئس الأستاذ !!  
ولا غرو أن يكون هذا رأي شاعرنا في الكتب فإن مزاجاً كمزاجه لم يخلق  
للنهم بالدرس والانكباب على الأخصاء وقضاء العمر بين الكتب والدفاتر  
على ديدن المستبحرين من العلماء . وإنما زاده من الدرس التبلع وشعاره  
فيه : « بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه ! » أو يصح أن يكون شعاره  
قوله هو نفسه :

أبلغ ما يطلب النجاح به الطبع وعند التعمق الزلل

والقوة أيضاً هي محك الأخلاق وبوتقة الفضائل . فما كان منها قوياً أو صادراً عن قوة فهو محمدة فاضلة وما كان منها ضعيفاً أو صادراً عن ضعف فهو مذمة مرذولة . كن حليماً ولكن مع القدرة إذ :

كل حلم أتى بغير اقتدار حجة لا جلىء إليها اللثام وحازماً ولكن في غير جبن . فإن الجبن الذي يبدو في زي الحزم « خديعة الطبع اللثيم » .

وحياناً لأن الحياة من شيمة الأسد لا من شيمة الذئاب ، فإذا ضيع عليك الحياة غنيمتك فاخلجه :

فما ينفع الأسد الحياة من الطوى ولا تُنقى حتى تكون ضوارياً وكن صابراً شديداً العزم « لا تستغيث إلى ناصر ولا تتضعضع من خاذل » كي تعد نفسك لحمل نواب الدهر والاضطلاع « بأحداته الحطم » ثم اعلم أن « سيفك الصبر فلا تُنبه » وأن الصبر نقىضه الخوف وإذا « يدخل صبر المرء في مدحه ويدخل الإشراق في ثلبه » .

وكن كريماً ولكن من يقال فيهم :

هم المحسنوون الكريفي كل غارة وأحسن منه كرهم في المكارم أو من يقال فيهم :

هزمت مكارمه المكارم كلها حتى كأن المكرمات قنابل لأن الكرم إنما يحمد من يعطي من فيض أيده وقدرته وما يطفح به معين شجاعته وسعة ذرعه - يحمد من يترفع عن المحاكاة في كرمه « فما يفعل الفعلات إلا عذارياً » ومن السيد الفطن الفعال لما يشق على

السادات ، لا من وارث تجهل يمناه ما يصنع ولا «كسوب بغیر السيف سآل» .

وكن صادقاً صدق من يقدم بصدقه على المخاوف ولا يبالي أن يكون سره كعلنه :

القائل الصدق فيه ما يضر به والواحد الحالتين السر والعلن  
وكن قانعاً إذا دان لك المجد واتسوق لك الذكر فإنما :

ذكر الفتى عمره الثاني وحاجته ما قاته وفضول العيش أشغال  
أما إذا فاتك الذكر والمجد فالقناعة حوب وعارض والرضا بالقليل  
فاقفة في اليد والفؤاد . فقل مع المتني :

ليس التعلل بالأموال من أربى ولا القناعة بالإقلال من شيمي  
أو قل معه :

وفي الناس من يرضي بميسور عيشة  
ومركوبه رجاله والثوب جلد  
ولتكن قلباً بين جنبي ماله مدي ينتهي بي في مراد أحده

وهذا الشاعر المفتون بالقوة كثيراً ما يتغنى بالوفاء والأمانة والحفظ  
ويملح هذه الخصال في جميع من يمدحهم . ولا نستغرب ذلك فالحقيقة أن  
الأمانة - ويدخل فيها الوفاء وحفظ العهد - من أجمل صفات القوة ولفظها  
في العربية يشير إلى ذلك ، فإن الأمون هو القوي والمحصن الأمين هو  
المكان الذي يأمن الإنسان في حماه لمعنته وقوته . ولفظها في اللغات  
الإنجليزية مشتق من الشرف والعلو ، فهي من قديم الزمن صفة رفيعة  
كرية .

والمنتبي كان وفياً بخلقه كما كان وفياً بكلامه ومذهبـه يدل على ذلك صفحـه عن أبي العـشـائر الذي أـلـحقـه بـه بعض خـدمـه لـاغـتـيـالـه ليـلاً : وـقـيلـ إنـ ذـلـكـ كـانـ بـرـضـاـ منـ سـيفـ الدـولـةـ أوـ بـإـعـازـ مـنـهـ . فـرـمـاهـ أحـدـهـمـ بـسـهـمـ وـنـادـاهـ : « خـذـهـ وـأـنـاـ غـلامـ أـبـيـ العـشـائرـ » فـغـفـرـهـاـ لـهـ أـبـوـ الطـيـبـ وأـغـضـىـ عـنـ يـدـ سـيفـ الدـولـةـ فـيـ هـذـهـ الـمـكـيـدـةـ وـقـالـ مـتـجـمـلاً :

فـإـنـ يـكـنـ الـفـعـلـ الـذـيـ سـاءـ وـاحـدـاًـ فـأـفـاعـالـهـ الـلـائـيـ سـرـنـ أـلـوفـ  
وـمـنـ وـفـائـهـ رـثـاؤـهـ لـأـبـيـ شـجـاعـ فـيـ ثـلـاثـ قـصـائـدـ ذـلـكـ الرـثـاءـ الـذـيـ لـاـ  
يـقـرـأـ قـارـئـ فـيـخـامـرـهـ شـكـ فـيـ حـزـنـهـ وـحـفـظـهـ لـلـجـمـيلـ حـتـىـ بـعـدـ مـوـتـ  
صـاحـبـهـ . وـأـنـهـ لـمـ يـهـجـ سـيفـ الدـولـةـ كـماـ هـجـاـ كـافـورـاـ ، بلـ كـانـ يـغـالـبـ  
حـنـينـهـ إـلـيـهـ وـأـسـفـهـ عـلـىـ فـرـاقـهـ مـعـ أـنـهـ فـارـقـ سـيفـ الدـولـةـ مـضـرـوبـاـ مـوـتـورـاـ وـلـمـ  
يـفـارـقـ كـافـورـاـ إـلـاـ بـاخـتـيـارـهـ . . دـعـ عـنـكـ لـهـجـهـ بـالـلـوـفـاءـ وـقـولـهـ عـنـ نـفـسـهـ أـنـهـ  
جـلـقـ أـلـوـفـاـ « لـوـ ردـ إـلـىـ الصـبـاـ لـفـارـقـ الشـيـبـ مـوـجـعـ الـقـلـبـ باـكـيـاـ » وـدـعـ أـنـهـ  
عـرـفـ بـقـلـةـ الـمـداـجـاـ وـالـتـقـيـةـ فـيـ مـعـاـشـتـهـ لـلـنـاسـ حـتـىـ لـقـدـ تـرـكـ الـخـضـابـ وـأـبـيـ  
أـنـ يـسـتـرـ شـيـبـهـ « مـنـ هـوـيـ الصـدـقـ وـعـادـتـهـ » ، وـعـافـ كـلـ جـمـالـ مـوـهـ وـاحـبـ  
جـمـالـ الـبـدـوـيـاتـ الـلـاتـيـ مـاـ عـرـفـ « مـضـعـ الـكـلـامـ وـلـاـ صـبـغـ الـحـواـجـبـ »  
وـاشـتـدـ بـغـضـهـ وـتـيـهـهـ عـلـىـ كـلـ « جـاهـلـ مـتـعـاـقـلـ » إـلـىـ غـيرـ ذـلـكـ مـنـ الـأـقـوـالـ  
وـالـمـؤـثـرـاتـ الـتـيـ تـشـهـدـ فـيـ جـمـلـتـهاـ شـهـادـةـ حـقـ أـنـ الرـجـلـ كـانـ مـطـبـوـعاـ عـلـىـ  
الـلـوـفـاءـ وـالـصـدـقـ وـالـصـراـحةـ ، وـلـمـ يـكـنـ يـكـذـبـ فـيـ كـلـامـهـ أـوـ عـمـلـهـ إـلـاـ تـكـلـفاـ  
وـاضـطـرـارـاـ . فـلـيـعـذـرـ فـيـ هـذـاـ « فـمـدـفـوعـ إـلـىـ السـقـمـ السـقـيمـ » :

وـقـدـ أـبـاحـكـ غـشـاـ فـيـ مـعـاـلـةـ مـنـ كـنـتـ مـنـهـ بـغـيرـ الـصـلـقـ تـنـتفـعـ  
وـلـكـيـ يـبـيـنـ لـكـ حـبـ أـبـيـ الطـيـبـ للـصـدـقـ انـظـرـ إـلـىـ فـوـلـهـ فـيـ هـجـاءـ اـبـنـ

كـيـغـلـغـ :

وتراء أصغر ما تراه ناطقاً ويكون أكذب ما يكون ويقسم  
شم إلى قوله فيه :

منه تعلم عبد شق هامته خون الصديق ودس الغدر والملق  
وحلف ألف يمين غير صادقة مطرودة ككعوب الرمح في نسق

فهل ترى أن المهجو بحلف الأيان الباطلة في موضعين من  
قصيدتين مذممة من تلك المدام التي يختلفها الشعراء اختلافاً أم ترى أن  
الشاعر أنكر خلقاً موجوداً في المهجو وقدح في عادة بغية إليه؟ ولقد  
أخطر الرجل حياته ومات ليكون فعله كقوله وحكمه على نفسه مصدقاً  
لحكمه على غيره كما ذكر الرواية في سبب موته ، ولا يكون هذا عمل رجل  
يتسهل الكذب ويرسل كلامه من طرف لسانه . على أننا لا ثبت حب  
أبي الطيب للصدق لأننا نريد أن نحاسب الفيلسوف الخلقي برأيه ونحتم  
عليه العمل بمذهبة فإن القول برأي شيء والعمل به شيء آخر ، ولكننا  
رأينا التوافق بين خلقه ومذهبة واضحاً فاستطردنا لنؤدي لشاعرنا هذه  
الشهادة الواجبة له على قرائه .

\*\*\*

فمن هذا وما سبق أيراده يظهر لنا جماع مذهب المتنبي في غاية الحياة  
وأصل الأخلاق والفضائل . فالسيادة هي غاية الحياة والقوة هي أصل  
الأخلاق والفضائل والمحور الذي تدور عليه المحامد والمناقب . وهو يحيط  
بأمور كثيرة في شعره ولكنه يطبعها جميعاً بهذا الطابع ويردها بلا استثناء إلى  
مقاييسه هذا الذي لا يتغير في قصيدة عن قصيدة ولا في بيت عن بيت .  
ولا يسع أحداً بعد الأبيات المطردة والأمثلة المتواترة التي سقنا بعضها هنا

والتي لم تأت غفواً ولا فلتة ولا انتحala إلا أن يذكر نظائرها من فلسفة فرديريك نيتشه نبی دین القوہ في العصر الحديث ، وأن يميل إلى المقابلة بين هذه الآراء المتاثلة المتفقة في مذهب الشاعر العربي ومذهب المفكر الألماني . وهذا ما عولنا عليه .



## فلسفة المتنبي وفلسفة نيتشه<sup>(١)</sup>

المعنا في ختام المقال السابق الى التقارب الظاهر بين المتنبي ونيتشه فيما قرراه من أصول الأخلاق وغاية الحياة . والحق أن هذا التقارب من مصادفات الآداب العجيبة . فإن آراء شاعرنا وأراء المفكر الألماني تتفق في مسائل كثيرة اتفاقاً توأمياً لا نعلم أعجب منه اتفاقاً بين نابغين مفكرين ينتهي كل منهما الى قوم وعصر وحضارة ولغة غير التي ينتهي اليها الآخر : تتفق في مقاييس الحياة وقيم الأخلاق وصرامة العبارة وتفاصيل وجزئيات شتى مما يتفرع على هذه الأصول . ووجهة النظر على الأقل متحدة في كل ما نظم الشاعر وخطط المفكر من المعاني الخاصة والعامة ، فمن قرأ المتنبي ثم قرأ نيتشه لا بد أن تكر الذكرة به الى كثير من أبيات المتنبي وواقع حياته كلما قلب الطرف في صفحات نيتشه من رأي الى رأي ومن خطرة إلى خطرة ؛ ولا بد أن يشعر وهو ينتقل من أحددهما إلى الآخر أنه ينتقل في جو واحد وبيئة واحدة وإن اختللت في الجانبين بعض المعالم والأوضاع ، وكم من مرة وقفت على سانحة بارعة أو حكم صارم من سوانح نيتشه وأحكامه لأصغي في نفسي الى أبيات مثلها للمتنبي تنطلق فجأة من مكامنها في الذكرة كأنما قد فتح لها الباب الذي دخلت منه أول مررة لاستقبال ضيف جديد من فصيلتها !! فلو لا أنها نرى جذور فلسفة

---

( ١ ) البلاغ في ٧ يناير سنة ١٩٢٤

نيتشه سارية أمامنا في منابتها ونعرف علاقتها بما تقدمها من الفلسفات وما أحاط بها من المؤثرات لقلنا إن المتنبي غير مجهول عند نيتشه وإن هذا المستشرق اللغوي الذي كان معنّياً في بادئ حياته بلغات الشرق قد عرف المتنبي في بعض ترجماته إلى الألمانية أو الفرنسية أو اللاتينية .. ألم يكن نيتشه يدرس العبرية ويعنى على التبع بأخواتها اللغات السامية ؟ ألم يكن المتنبي مترجماً إلى كثير من اللغات الأوروبية في إبان اشتغال نيتشه بالدرس والمذاكرة ؟ ولكنه احتى من الاحتلالات التي تعن للذهن ولا يرى موجباً لأقصائهما والبت ببطلانها ، فلا نزيد في ترجيحه على هذا الحد .

\* \* \*

فمن قرأ المتنبي ثم قرأ نيتشه لا يسعه أن ينسى الأول حين يقرأ الثاني قوله فيها هو حسن عنده وما هو قبيح من الآداب في كتابه « إرادة القوة » .

« ما الحسن ؟ كل شيء ينمّي في النفس الشعور بالقوة . إرادة القوة . القوة نفسها في الإنسان .

« وما القبيح ؟ كل شيء يصدر عن الضعف .

« ما السعادة ؟ هي الشعور بأن القوة نامية وأن العقبات مذلة .

« فلا قناعة بل مزيد من القوة . ولا سلم بل حرب ، ولا فضيلة بل شجاعة » .

أو حين يقرأ قوله في « هكذا قال زرادشت » :

« أحبوا السلم كوسيلة الى الحرب والسلم القصير خير من السلم الطويل » .

« لا أقول لكم اعملوا بل قاتلوا . لا أوصيكم بالسلم بل بالنصر . فليكن كل عملكم كفاحاً ولتكن كل سلمكم نصراً .

« إنكم تقولون إن الغاية الحسنة هي الجديرة بأن تقدس كل شيء حتى الحرب ! فأقول لكم : إن الحرب الحسنة هي التي تقدس بكل غاية » .

« الحرب والشجاعة قد صنعتا للناس ما لم يصنعه الاحسان . وشجاعتكم لا عطفكم هي التي أنقذت المغلوبين » .

ومنذا الذي يعرف قول المتبيّ :

ومن طلب الفتح الجليل فإنما مفاتيحه البيض الدقاد الصوارم  
أو قوله في هذا المعنى :

أعلى المالك ما يبني على الأسل والطعن عند محبيهن كالقبل  
أو قوله :

إذا لم تجزهم دار قوم مودة أجاز القنا . والخوف خير من الود  
ثم تغيب هذه الأبيات عن باله حين يقرأ قول نيتشه في منشأ  
الحكومة من كتاب أصل الأخلاق :

« مما هو جلي بنفسه أن الحكومة إن هي إلا جماعة من ذوي النفوس  
الضاربة من أبناء العناصر المتأمرة الغلابة الذين تدرّبوا على الحرب  
والتدبر فلا يحجمون عن حط مخالبهم على أي ملأ يصادفونه من الأمم

الهائمين بغير قرار ولا نظام فيخضع لهم هؤلاء وإن كانوا أكثر منهم عدداً . هذا هو منشأ الحكومة على الأرض . أما تملك الفكرة الحمقاء التي ترجع بها إلى الاتفاق والتعاهد فأحسبها مفروغاً منها . فالرجل القادر على السيطرة المخلوق للسيادة الذي يبدو العنف من أعماله وهيئته ماذا يعنيه من الاتفاques ؟ إن أمثال هذا لا يناقشون . إنهم يطّلعون طلوع القضاء بلا علة ولا عذر ولا تمهيد . إنهم كالبرق الخاطف أرعب وأوحى وأقوى حجة وأشد مخالفة للمعهود من أن - نعم حتى من أن تحوك الكراهة لهم في النفوس ! » .

أم منذا الذي يعرف قول المتنبي :

إنما أنفس الأنبياء سباع يتفارسن جهرة واغتيالا  
وقوله :

وكن على حذر للناس تستره ولا يغرك منهم ثغر مبتسم  
شكوى الجريح إلى الغربان والرخم  
أو قوله فيما يقرب من هذا :

الذل يظهر في الذليل مودة وأود منه لمن يود الأرقام  
وكثيراً مما ينحو هذا المنحى من أبيات المتنبي ثم لا تبادر هذه الأبيات  
أو ما في معناها إلى فكره حين ينظر في قول نيتشه في كتاب الفجر عن  
الأخلاق في عالم الحيوان « إن الأصول التي تشتدد البيعات المهدبة في  
مراعاتها كاجتناب ما يبعث السخرية والترفع عن البرقة وإخفاء مزايا  
الإنسان وكتمان عوزه وضوراته الملاسة وخضوعه لأحكام الظرف والقياس  
المصطلح عليها - كل أولئك يمكن أن يشاهد على الجملة في أدنى أنواع

الحيوان أو يقابل عندها بما يناسبها من قواعد الكياسة الغريزية المكونة في طبائعها ؛ وإذا شئنا أن نهبط إلى أساس بنائنا الخلقي فالبحث عنه إنما يكون في رسمه الأول الذي أودعته الفطرة طبائع الحيوان . فاما أساسها فالتوحد المقرر بالحذر وقوامها الرغبة في النجاة من الأعداء والهلاك المعونة على الفتوك والاعتداء . ومن هذا الإحساس الباطن يتعلم الحيوان كيف يضبط نفسه ويتصنع إخفاءها ؛ حتى ان منه ما يتخذ جلده لوناً يختلف مع ألوان ما يحده به ( وهو ما يسمونه وظيفة التلون ) . ومنه ما يتراوأ أو يتشكل بشكل حيوان آخر ولونه ويماثل الرمال أو أوراق الشجر أو العشب أو الاسفنج ( وهو ما يسميه الطبيعيون الانجليز بوظيفة التقليد ) ولا يخرج الأدب الانساني عن هذه النطارة . فإن الفرد ينضوي تحت اسم نوعه العام ويكيف نفسه كما يوافق من يتصل بهم من الأمهات والبيئات والأحزاب ، أو يجري مع تيار الأفكار في عصره ويلاقى ما يحده به من الأطوار والأحوال .

« وليس أيسر علينا من أن نراقب هذه القدرة في الحيوان . فإننا وإياه سواء في حدق هذه الوسائل التي تكسبنا السعادة والشکر وتشعرنا بظهور القوة بين أقراننا وتجذب إلينا الأنظار من حولنا . بل نحن نقول إننا والحيوان نشتراك في إدراك معنى الحق . وما الحق في لبابه إلا مظهر حاسة التحفظ والرغبة في الأمن والتقية . فنحن نتأبه أن يخدعنا غيرنا أو نخدع لأنفسنا بالباطل ونتوجس من اغراء عواطفنا ثم ننظر بعين الحذر والحيطة إلى ميلونا ، وكذلك الحيوان ، فإننا إذا راقبناه ألفيناه يفعل كما نفعل ووجدنا هذه الحيطة أو ضبط النفس صادرة فيه من نفس الشعور الذي تصدر عنه في الإنسان ؛ وأعني به الحزم .

« . . . فاذا تذكينا أن الانسان الرافي لم يتقدم في هذه الغرائز إلا في انتقاء أجود الطعام والتلوّس في فهم آفات بقائه لا تكون قد تجاوزنا الصواب اذا قلنا إن أخلاق الانسان ليست إلا نسخة مهذبة من أخلاق الحيوان » .

\* \* \*

اما رأي نيتشه في التعلم والتزود من المعرفة فقرير من رأي المتنبي . يقول نيتشه « ليست المعرفة الغزيرة شرطاً ضرورياً للتهذيب ولا هي من علامات وجوده » ويهدف بقول جيتي : « أكره كل ما يعلمني دون أن ينمي نشاط نفسي أو يحيطه » وهو يشبه الاخصائين بأعضاء مفرطة الكبر تنمو نمواً شائهاً فتسقم بقية الأعضاء . ومن صوره المصححة صورة الأذن التي لقيها سائرة على القنطرة فتفرس فيها فاذا هي انسان هزيل ضئيل يحمل أذنا كبيرة تغطي جرمها وتثقل جسمه ! والمتنبي إن لم يكن قد توسع في هذا الرأي ونظر فيه بهذه العين فهو في الواقع قد نجح في طلب المعرفة منهجاً يرضى ويستصوب من الوجهة التي نظر اليها نيتشه . ولعلنا نوضح حقيقة نظر المتنبي الى المعرفة بأبيات له نظمها في وصف كتاب ابن العميد جعل الشاعر كلماهه كالأسود المفترسة فقال بعد بيتهن :

فآخرق رائيه ما رأى وأبرق ناقده ما انتقد  
إذا سمع الناس ألفاظه خلقن له في القلوب الحسد  
فقللت وقد فرس الناطقين كذا يفعل الأسد ابن الأسد  
قال الواحدي . ولو خرس المتنبي ولم يصف كتاب أبي الفتح بن  
لعميد بما وصف لكان خيراً له . . . . وكأنه لم يسمع قط وصف كلام !  
أي موضع للإخراق والإبراق والفرس في وصف الألفاظ والكتب ؟ هلا

احتذى على مثال قول البحترى في قوله يصف كلام ابن الزيات :

في نظام من البلاغة ما شك امرؤ أنه نظام فريد  
وبديع كأنه الزهر الضا حك في رونق الربيع الجديد

إلى آخر الأبيات . وصحىح أن أبيات البحترى أجمل وأعذب  
وأصفى ديباجة واندى موقعًا ولكن أين البحترى من المتنبى ؟ أبيات  
المتنبى أشبه به وأوفق له ، وهو خير ما يصف به الكتب رجال مثله يريد أن  
يتضى من كل شيء سلاحاً ويبيح من كل خاطر أحجمة مسبعة ويشهر من  
كل عدة قوة وبأساً حتى من القلم والدواة . وهكذا يدح كتاب الوزير  
الذى أبلغ ما يقال في وصف بلاغته ان أقلامه عدة من عدد الدولة تنبوا لها  
عن السيف وتغنى في مدافعة أعدائها ما قد يغنى الكها الأسود !! وهذا  
موضع الإخراق والإبراق والفرس والقيامة التي أقامها المتنبى حول كتاب  
ابن العميد وأجفل منها الواحدى رحمه الله .

\* \* \*

على أننا نعتقد أن المتنبى قد سبق نيشه إلى أحسن آرائه التي  
اشتهرت بها فلسفته وانفردت بها بين الفلسفات الخلقية الأخرى . فنيشة  
مشهور بين أصحاب الدعوات الخلقية بتقسيمه الأخلاق إلى طرازين :  
أخلاق السادة وأخلاق العبيد ، ودعوته إلى قياس كل من هذين الطرازين  
بمقاييس مختلف عن مقاييس الآخر . قال في كتابه وراء الخير والشر :  
« هناك آداب للسادة وآداب للعبيد . ونضيف على الفور أن المدنيات  
العالية المتداخلة تميل أحياناً إلى المزاج بين هذين النوعين من الآداب .  
ولكنك تجد - أكثر من هذا الميل إلى المزاج - تنافراً وارتباكاً بينهما حتى في  
الإنسان الواحد في السريرة الواحدة . ولنعلم أن قواعد الآداب قد

تولدت إما في طبقة حاكمة تغبسط بما تحسه من التفاوت بينها وبين المحكومين ، أو في طبقة المحكومين وهم العبيد والعالة من جميع الطوائف ؟ ففي الحالة الأولى يملي الحاكمون معنى الخير فيكون الزهو والعزة سمة الأخلاق والمميز بين الأقدار والأطواق . . . وليلاحظ حينئذ أن النقيضين « الحسن والرديء » في عرف هذه الطبقة هما مرادفان فعلاً للشريف والخسيس . أما النقيضان الطيب والشرير فإنهما من معدن آخر » .

والمتنبي كان يلحظ البون الواسع بين أخلاق الأحرار وأخلاق العبيد في كل موضع يفرق فيه بين خلق مجيد وآخر شائن . فاسمع أولاً قوله :

العبد ليس لحر صالح بآخر      لو أنه في ثياب الحر مولود  
ومن قبيله ولكنه أظهر منه للتقسيم هذا البيت :

وما في سطوة الأرباب عيب      وما في ذلة العبدان عار  
أليس هذا قضاء صريحاً بالتفريق بين أخلاق السادة وأخلاق العبيد  
حتى لا يعار الذل على هؤلاء لأنه من شأنهم ولا يعاد السطو من أولئك  
لأنه من حقهم ؟ ثم اسمعه إذ يقول :

إذا أنت أكرمت السكريم ملكته      وإن أنت أكرمت اللئيم تمرداً  
فوضع الندى في موضع السيف بالعلا      مضر كوضع السيف في موضع الندى

وهو معنى كرره في موضع آخر فقال :

والغنى في يد اللئيم قبيح      قدر قبح الكريمية في الإملاء

واذكر أن كلمة اللثيم واردة في عامة شعر المتنبي بمعنى العبد أو  
الوضيع . ثم انظر ألسنت ترى هنا تفصيلاً لمقاييس الأخلاق وإثباتاً  
لاختلاف الكيل الذي يجب أن يكال به لكل طراز من الناس وتبين  
الحقوق والمنازل التي يجدر أن يعطها الكرام واللئام أو الأحرار والموالي ؟  
ولقد كان المتنبي لا ينعني على عصره شيئاً كـما كان ينعني عليه تشابه الأخلاق  
وتقارب المساعي بين السادات والعبيد والقادرين وغير القادرين . ومن  
ذلك قوله بعد أن قال انه يأنف من أخيه لأبيه وأمه إذا لم يجده كريماً :  
ولم أر في عيوب الناس عيباً كنقص القادرين على التام  
وقوله :

تشابهت البهائم والعبدى علينا والموالي والصعيم  
ومنه قوله في الدالية قبل البيتين الآتيفن : « ومن لك بالحر الذي  
يحفظ اليدا ؟ ! » وبيته الذي يعرض فيه بسيف الدولة ويجهو كافوراً :  
وذاك أن الفحول البيض عاجزة عن الجميل فكيف الخصية السود  
فلو أن نيتشه كان شاعراً عربياً لما فصل غرضه من التفريق بين  
أخلاق السادة وأخلاق العبيد بأوفى من هذا التفصيل . وليس يدح في  
صحة شعور المتنبي بالفارق بين ذينك الطرازين من الأخلاق ما فرق به  
العرب قبله بين « شيمة الحر وشيمة العبد » فإنك تستطيع أن ترى مصدر  
التمييز بين الخلقيين في طبيعة المتنبي وهجسات نفسه وبدوات مزاجه ولو  
لم يسبقها إلى شيء من ذلك أحد من قلة الحكم والأمثال .

ومتنبي كصاحبه يأنف من المساواة ويأبى أن يقف دون النهايات  
من الفضائل والمراتب . فنيتشه يعد المساواة ظلماً ويرى العدل أن تختلف

الأقدار بين الناس ويفرض على الانسان أن يموق نفسه ويختطف أفقها إلى  
أفق أعلى منه على الدوام . والمنتبي مجتقر أن يرضي بالحظ الجليل إذا ساواه  
فيه من هو دونه ويأبى الصيد الشهي إذا تلاقت عليه كرام الطير وبعاثها :

وشر ما قنصله راحتني قنص      شهب البرزة سواء فيه والرخام  
فليس الحظ الجليل هو بغية وأمنيته وإنما العلو وبذ الأقران ما  
يتغيره ويتمناه ، وهو قد يؤثر الموت على حياة يشاركه حساده في  
أنصباتها :

وما موت بأبغض من حياة      أرى لهم معني فيها نصيبا  
ولكن . . . .

هو الجد حتى تفضل العين أختها      وحتى يصير اليوم لليوم سيدا  
واتفقاً أيضاً في أنها مبدعان لا تبعان في الأخلاق والأقدار . أي  
أنهما من يقيسون الأخلاق ويقدرون المنازل لأنفسهم ولا ينتظرون أن  
تقاس أو تقدر لهم على الرغم منهم ، فيكونوا فيها ذنباً مقتدياً بوضاعها  
ومروجيها ويجري عليهم ما يجري على غيرهم ، فيقول نيشه : « لا  
الذوق الجميل ولا الذوق القبيح ! بل ذوقي أنا . . . ذلك الذي لا  
أخجل منه ولا أداريه » ويقول « إن الطراز النبيل من بنى الانسان يعتبر  
نفسه حكماً في تقويم القيم ولا يحتاج إلى تفويض فيها أو تأمين عليها .  
 فهو يرى السوء ما يسوءه هو ويعلم أنه هو الذي يخلع الشرف على  
الأشياء . إنه خلاق مبدع للقيم والمعايير » والمنتبي يشرط على السيد أن  
يترفع عن المكارم التي كان لها زوج قبله « فما يفعل الفعلات إلا عذارياً »  
ويفتخر بنفسه فيقول :

أنا الذي بين الإله به الأقدار والمرء حينما جعله  
جوهرة تفرح الشراف بها وغصة لا تسيرها السفلة  
بل هو يجعل الفخر مفتخرًا به لأنه انتسب إليه :

فخر لغضب أروح مشتمله وسميري أروح معتقله  
وليفخر الفخر إن غدوات به مرتدية خيره ومتعلمه !!  
فالمنتبي إذن « معين للأقدار » بمعناه الذي أراده . وهو كما جاء في  
عبارة نيتشه « خلاق مبدع للقيم والمعايير » .



## فلسفة المتنبي - بين نيتشه ودارون

لقد وفق المتنبي توفيقاً جيلاً بين دارون ونيتشه في تعليل بواعث الأخلاق ومصادر الفضائل . فدارون يحسب أن حفظ الذات أو « إرادة الحياة » هو مرد الأخلاق والصفات النفسية الحسن منها والقبيح على حد سواء . ونيتشه يسترذل هذا الرأي ويسخر منه ويزعم أنه وليد العوز والخاصة التي عودت دارون أن يقنع « بأن يعيش » وألا يتطلع إلى ما فوق الأمان والكافاف . وعنه أن الباعث الأول إلى الفضائل الشريفة والأخلاق الرائعة الكريمة هو « إرادة القوة » وهو المجد الهايدي إلى كل خلق نبيل والنافي لكل خلق وضعيف ذليل .

تعليقان مختلفان في ظاهر الأمر وباطنه كما ترى اختلاف العمل الذي يبعث إليه تحاشي العدوان من الغير عن العمل الذي يبعث إليه تخفي العدوان على ذلك الغير . فهما جد متباعدان ؛ ولا مناص لك إن أخذت بأحدهما أن تنبذ الآخر أو تضييف إليه ما يكمله ويسنته . أما الجمع بينهما فكالجمع بين المناقضات ، ومحاولة ذلك دليلاً على سوء فهم لكل من التعليين وقلة إدراك للنتائج البعيدة التي يتهدى إليها تعليل مصادر الفضائل بحب المحافظة على الحياة أو بحب المحافظة على السيادة والسلطان . أ تكون الفضيلة وليدة القناعة بأيسر ما يترك لك المزاحمون من

---

( ١ ) البلاغ في ٢٨ يناير سنة ١٩٤٤ .

سُور الحياة في دعّة وسلام أم تراها تكون وليدة الطمع في أرفع ما ينال بالسطو والكافح ؟ على هذا اختلف دارون ونيتشه ومن هذا يظهر لك مدى الفاصل بين من يدين بالمحافظة على الحياة ويقف عندها وبين من يدين بالمحافظة على القوة وهو يجعل الحياة سلماً يرتقي عليه إلى ذلك الأمل .

ولما عرضت لدارون صعوبة تعليل الفضائل التي تهجم ب أصحابها على الموت وتقدر عليه صفو الحياة ألقى « حفظ الذات » جانباً واحتزع لنا حفظاً آخر هو « حفظ النوع » ليجعل به إقدام المرء على الهلاك واجتراءه على ما فيه إتلاف جسمه وإعنات نفسه . . . وحسن حفظ النوع هذا لتسهيل المخلص من هذه الورطة . حسن إلى أن تسأل بعد ذلك : أليس لنوع نفسه غاية ترائي على وجه ما في أخلاق الأفراد ؟؟ فما هي يا ترى تلك الغاية ؟؟ ثم لك أن تسأل حين تعارض السيادة والقناعة فيما يدور عليه حفظ النوع من أخلاق الأفراد أي الخصلتين أشرف وأكمل وأيهما أدعى إلى ابعادنا عن مواطن الضعف والجمود واقترابنا من ذلك الشأو المجهول المقدور لنوع الإنسان ؟؟ أتبعد أنواع المخلوقات عن الدرك الذي كانت فيه وتقرب من الشأو الذي تسعى إليه بالحرص على الحياة أم بالحرص على شيء أفضل وأسمى من الحياة ؟؟ إن على دارون أن يقول كلمة لا تزال ناقصة بعد كلامه التي قالها في حفظ الذات وحفظ النوع ، أما نيتشه فقد أبراً ذمته بتلك الكلمة الوجيز العائرة فلا يطالب بعدها بيان ولا هو من يجبيك أو يصغي إليك إذا سأله البيان !

والمتنبي ما رأيه في هذا الخلاف ؟؟ قلنا إنه وفق توفيقاً جيلاً بين دارون ونيتشه ، فلننقل الآن إنه أرضى دارون ولم يغصب نيتشه لأنه قد

ألف بين إيثار الحياة وإيثار السيادة في وسط الطريق وأبطل التناقض وأزال الخلاف لأنه قال لنا إن كل إنسان إنما يحب حياته هو لا كل حياة ولا أي حياة .

فحب النفس في رأي المتبني هو الحامل الشجاع على شجاعته وحب النفس كذلك هو الحامل الجبان على جبنه :

أرى كلنا يبغى الحياة لنفسه حريصاً عليهامستهاماً بها صبا فحب الجبان النفس أورثه التقى وحب الشجاع النفس أوردها الحر با

ولكن ما أبعد الفارق بين النفسيين وما أكبر المسافة بين الغایتين وما أعظم الاختلاف بين ما يحبه هذا وما يحبه ذاك ؟؟

فيختلف الرزقان والفعل واحد إلى أن ترى إحسان هذا الذي ذنب نعم ! فالحياة حبيبة إلى الشجاع ولكن ما الحياة التي تحبها نفس الشجاع ؟؟ أهي ككل حياة تحبها النفوس ؟؟ لا ! وإنما هي حياة الحول والطول والمغامرة والجاد وتجربة الأهوال ومناهضة الخطوب والصبر على عظام الأمور . فهذه هي حياة الشجاع التي تحب وتفد ، فإن أذعننت له الدنيا بما يروم منها طابت له مقاماً وطاب بها نفساً والا فلا خير في حياة تفني عناصرها ومقوماتها ولا يبقى منها إلا شبحها !! تلك حياة هي الموت بعينه أو الموت خير منها .

والحياة حبيبة إلى نفس الجبان ولكن ما الحياة التي تحبها نفس الجبان ؟؟ كل حياة بلا حد ولا قيد . أو كما جاء في القرآن الكريم « ولتجدتهم أحقر الناس على حياة » بذلك التنکير الذي لا تعرفه ألل ولا إضافة . فإن تهيأ لها مركب العز سهلاً رخواً صعدت إليه عفوأ صفوأ

وأتخذته رفاهة ولهوا . أما ان صالح عليه صائل أو حال دون مرتفاه حائل فلا كان العز ولا كان من يأسى عليه !! إن المورد الرنق لأشهى من سلسيل ومرتفع وبيل ، وإن كلباً حياً خير من أسد قتيل . . .

فليس المعول على حب الحياة وإنما المعول على ما يحب منها .  
وليس العبرة بالخوف في نفوس الجناء أو بقلة الخوف في نفوس الشجعان وإنما العبرة بما يخافه هؤلاء وهؤلاء . فقد تكون قلة الخوف أحياناً جيناً لا يقاوم به جبن وقد يكون الخوف أحياناً شجاعة تربى على كل شجاعة .  
إذ ما من شيء مخوف في ذاته عند جميع الناس في جميع الحالات ولكن الشيء الواحد قد يخافه أناس ويستهين به آخرون وقد يؤمن في حالة ويخشى في حالة أخرى :

وما الخوف إلا ماتخوفه الفتى     ولا الأمان إلا مارآه الفتى أمنا  
فرب رجل يحمل صنوف العار كلها فراراً من ألم خفيف أو ضرر طفيف ، ورب رجل يجاذب بنفسه ويدخل على الموت في غيله تفادياً من كلمة أو فرقاً من وصمة :

والعار مضاض وليس بخائف     من حتفه من خاف مما قيلا  
وما هذه الحياة بشيء واحد ولا باللازم من حب الإنسان لحياته التي يختارها أنه يشقق من كل موت :

فسر الحمامين الزؤامين عيشة     يذل الذي يختارها ويضام  
إذ الحياة كالموت أشكال . فمن أشكال الحياة ما يكره وينبذ ومن أشكال الموت ما يحب ويطلب . وعلى هذا لا تناقض بين حب المرء حياته وحبه القوة في بعض الأحيان ، لأنه قد يريد الحياة القوية حين يقتصر على

ذكر الحياة ، بل قد يكون طلب الحياة عنده مرادفا لطلب الموت عند امرىء سواه .

ذلك توفيق المتنبي بين رأيِّ دارون ونيتشه . توفيق مداره على أن بعض الحياة شر من بعض الموت وأن الجريء المخاطر يجب حياته حين يوجهها إلى وجهتها من اقتحام المصاعب وملاقاة الخطوب . ولا يتوهمن القارئ من هذا الهيام بالمجد وهذا الاستهزاء بالموت أن المتنبي يجهل من حلاوة الحياة ما يعلمه الحريص القنوع أو يخفى عليه من مرارة الموت ما يتقيه الضعيف المنحوب والجبان الملوع ، ولا أنه كان رجلاً يقدر حب الحياة دون قدره ويتهجم على الموت تهجم الوحش الذي لا يشعر بنفسه ولا يدرى عاقبة أمره . كلاماً كان المتنبي بذلك الرجل وما كان طعم العيش أحلٍ في قلب أجنبي الجبناء مما كان في قلبه ، ما كان هيناً على نفسه أن يموت وأن تسكن في صدره أنفاس هذا الهواء الذي ألهه وأن تهدأ فيه تلك العاصفة التي كانت لا تبرح تقيمه وتتعده . إنما كان الرجل كما ينبعُ شعره شغوفاً بالحياة عاشقاً لها قد أحباها حباً جماً وجس بكل خالجة من خوالج نفسه هاتيك القيود الصلاب التي تربط الإنسان بمكانه فوق هذه الأرض وتحت هذه السماء . ولقد ذكر هذه الحقيقة وكررها أكثر من تكرير أبي دلامة لها ، أي أكثر من تكرير الجبان المقر على نفسه بالجبن على مشهد من جيشين متناجرزين . فكان من قول المتنبي في هذا المعنى :

ولزيد الحياة أنفس في النف س وأشهى من أن يمل وأحل وإذا الشيخ قال أَفْ فَمَا مَلَ حَيَاةٌ إِنَّمَا الْفُضْلُ مَلَا

ومن قوله فيه :

إِلَفَ هَذَا الْهَوَاءُ أَوْقَعَ فِي الْأَنْفَسِ فَسَ أَنَّ الْحَمَامَ مِنَ الْمَذَاقِ

ومنه :

تغرس حلوات النفوس قلوبها فتحتار بعض العيش وهو حمام

ومنه :

ومن لم يعشق الدنيا قدماً ولكن لا سبيل إلى الوصال  
وقال : « وهي معشقة على الغدر .. » وقال : « والمرء يأمل  
والحياة شهية » وقال وهو جماع قوله في هذا المعنى ومحور كلامنا في التوفيق  
بين حب الحياة وحب المجد والحكم الحكيم الذي أنصف فيه الشجاعة  
وأنصف الشعور بحب الحياة :

أرى كلنا يبغى الحياة لنفسه حريراً عليها مستهاماً بهـا صباً  
فحب الجبان النفس أورثه التقى وحب الشجاع النفس أوردهـا المتر拔ـا  
فاي شغف بالحياة أشد من هذا الشغف ؟؟ ولكنـا نعود فنـسـأـلـ ايـ  
حـيـاـةـ ؟؟ لا شـكـ أـنـهـاـ هـيـ حـيـاـ بـعـيـنـهـاـ لـاـ مجـرـدـ حـيـاـ مـطـلـقـةـ مـنـ التـعـرـيفـ  
وـالـتـقـيـدـ .ـ هـيـ حـيـاـ الـمـتـبـيـ لـاـ حـيـاـ أـخـرـىـ يـكـوـنـ فـيـهـاـ الضـيـصـ أـهـونـ  
الـأـضـرـارـ وـالـعـارـ فـيـهـاـ أـسـلـمـ مـنـ النـارـ .ـ حـيـاـ العـزـيزـ الـجـريـءـ الـتـيـ غـايـتهاـ  
الـكـبـرـىـ الـشـرـفـ وـآفـتهاـ الـكـبـرـىـ الـذـلـ وـالـمـهـزـبـ فـيـهـاـ إـلـىـ الـمـوـتـ -ـ إـنـ كـانـ لـاـ  
بدـ مـهـربـ أـمـينـ .ـ

وقد رأينا من قبل أن الدعوة إلى الشرف والرفة كانت ملتقي كل دعوة في شعر المتنبي ومسبار كل خلق وغاية كل مطلب ونتيجة كل مقدمة . وسنرى من عجائب غلبة المزاج على المنطق أن المتنبي ينتهي إلى طلب الشرف والرفة من نفس المقدمات التي تنتهي بغيره إلى نتيجة أخرى مناقضة لنتيجهـهـ كـلـ المـنـاقـضـهـ .ـ يـنـتـهـيـ إـلـىـ طـلـبـ الـشـرـفـ وـالـرـفـعـةـ مـنـ تـلـكـ

المقدمات التي تنتهي بالآخرين إلى هجر الحياة والزهد في شرفها ورفعتها  
والإعراض عن سلطانها وبهجهتها والرضا باليسير من بلغتها والقليل من  
مسكتها . فهو يقول :

يموت راعي الضأن في جهله ميتة جالينوس في طبه  
وربما زاد على عمره وزاد في الأمان على سربه  
وغاية المفرط في سلمه كغایة المفرط في حربه

وإلى هنا لو كان صاحب الأبيات شاعراً آخر كالمعري مثلاً أو كأبي  
العتاهية لأنتها بالنصح لك بالزهد والقناعة وإراحة البال وإعفاء النفس  
من أوضار المطافع ولجاجات الخصومة ، ولقال لك ان التبلغ باليسير  
أحجى بالحكمة واليأس من الحياة أولى بالأحياء ، فإنه لافضل فيها لعالم  
على جاهل ولا رجحان فيها لنابه على خامل ؟؟ أليس الموت يأتي على  
الجميع ويقضي على الضعيف الذليل قضاءه على القوي المنيع ؟؟ أليس  
سعيك إلى انتهاء وجودك إلى فناء ومالك وسلطانك إلى هباء ؟؟ فهالك أن  
لا تريح نفسك وتعفي جسده وتغنم من الحياة الراحة والعافية وهما نعم  
الغنية لا تتكلفك سعيًا ولا تختلف لك أملًا ؟

ولا ريب أنه منطق قريب قد كان يكون مقبولاً عند كثير من الناس  
ونتيجة سهلة لا يعقلون نتيجة غيرها لتلك المقدمة . أما المتبني لها أبعد  
هذا المنطق عنه !! إنه ليخلص بك من تلك المقدمة الى نصيحة بعيدة كل  
البعد عن الزهد والقناعة ، ويقول لك ان الحياة قد وعظت أهلها فلم تبق  
عذراً للجبان الذي يخاف الموت ويشفق أن يغامر بنفسه وراء حاجته :

فلا قضى حاجته طالب فؤاده يتحقق من رعبه

وعلى هذا النسق ، ومن نوع هذا الاستنتاج ، يقول في بيت

آخر :

وإذا لم يكن من الموت بد فمن العجز أن تموت جبانا  
لا بل لقد كانت تطرق المتنبي نوبات من الزهد ورفض الحياة في  
بعض الأحيان أفتدرى من أي جانب كانت تطرقه ؟ ! من الجانب الذي  
يسمى به إلى المغامرة والنضال ، أي من جانب الشرف والرفة الذي  
تفضي إليه كل نواحي نفسه وبجماع هواه .

فهو يقول :

وما الدهر أهل أن تؤمل عنده حياة وأن يشتفق فيه إلى النسل  
أو يقول :

أكرم يديك عن السؤال فإنما قدر الحياة أقل من أن تسألا  
وربما أراك استصغاراً للحياة واستهانة بشأنها أن يكون فيها ما  
يقتل عليه الناس ويتعادون من أجله فيقول :

ومراد النفوس أصغر من أن نتعادي فيه وأن نتفانى  
فيخيل إليك أن الرجل قد تاب وأناب فسئل جهاد الحياة وعاف  
فضول العيش وسكن إلى الراحة والسلام وسلك مسلك الراهدين  
القانتين . ولكنك لا تعبر البيت إلى ما بعده حتى تقرأ له على الأثر :

غير أن الفتى يلقي المنايا كالمحات ولا يلقي الهوانا  
فإذا هو يحضر على التعادي والتفاني ، أو كأنما هو في هذا  
الاستدراك عابد متنطس يزل لسانه بالتجديف على غير وعي منه فيبادر

إلى التوبة أو يقول ما يخشى أن يحمل على غير وجهه فيسرع إلى التصحح . تكفيأً لذنب فرط منه في حق إله شديد العقاب عسير الحساب .

\* \* \*

والواقع أنها عبادة كأصدق العبادات ، وان تمسك عبادها بها أخلص وأقوى من تمسك العباد بصلواتهم وفرايضهم . لأنهم يقومون بشعائرهم أرادوا أو لم يريدوا ويتلون صلواتهم أمروا بذلك أو لم يأمروا . هي عبادة القوة والشرف وأكرم بها من عبادة لا تعارض العبادات بل توافقها جميعاً ، واحبب بها إلى كل نفس تخلص الحب للحياة وتصدق في إيمانها بالليل الأعلى وتود للعالم أن يظهر من النقاد ويسنت في قسمه من الكمالات . وأي نفس تلك التي تكره القوة وترتاح إلى الضعف ؟؟ أي إنسان حقيق بشرف الحياة يشاع في ضميره أسباب النقص والفناء ويدابر أسباب الكمال والارتقاء ؟؟ فالقوة حبية إلى كل نفس أثيرة في كل قلب . ومن الشرف أن نتمنى شيوخها وازديادها لا أن نتمنى دثورها وأضمحلالها . بل من الحصافة أن نعلم ماذا نصنع حين ندعوا إلى إنكار القوة وكراحتها .. إننا حينئذ نجلب الخراب والعجز على العالم ونسمى ذلك فضيلة وحقّاً وصلاحاً وما هو إلا عين الرذيلة والباطل والفساد .

لا عيب في حب القوة نفسه . فإن كان هناك عيب فهو في شريعة محبها أو في تطبيقهم لشرعيتها على الأصح . لأنهم يجورون غالباً عن السبيل السوي ويغلون في اعتقادها غلوأً يكون فيه إضرار بالقوة نفسها وإخلال بفرايضها وأحكامها . ويفوتهم في أعم حالاتهم ثلاثة أمور :

يفوتهم أولاً أن من القوة واستقلال الخلق أن يدين الإنسان نفسه بنفسه ويعرف العدل قبل أن يعرفه به غيره . وإن كان شأنه كشأن الضعيف المجبى الذي يضطر اضطراراً إلى رعاية الحق والوفاء ، وينحوف من المنكر بالقمع والجزاء ، ويكون تبعاً لغيره في الخلاق والآراء .

ويفوتهم أكثر من ذلك أن الإيمان بالقوة الرفيعة قرين الإيمان بالجمال حيث كان . فالرجل القوي حقاً لن تخلو نفسه من شعور عميق بالجمال ونفور عميق من القبح ، ومن كان كذلك فجري به أن لا يطيق منظر الشقاء والذلة والعز في الدنيا ، ولا يصبر على رؤية النفوس الآدمية تشوء والعقول تمسخ والقرائح تعطب وتسقم والجسم ترث وتهرم ، ولا يسمح له فؤاده الكبير وطبعه السليم أن يجترئ على ضراعة الضارعين ويجرد قوته لإبادة العزل القانعين . فإن لم تصل بينه وبينهم صلة التعاطف فيمسح ضيئهم وينعش أملهم ويستر خلتهم فلا محicus له من فعل ذلك كراهة للقبح وحباً للجمال وتحسيناً لهذه الدنيا التي يجب على القادرين فيها ما يجب على الإنسان القادر في منزله - أن ينظفه ويجمله و يجعل كل من فيه من الكبار والصغار وفق ما يرضي من سيا الكرم وبشاشة الجمال .

ويفوتهم أخيراً أن يفرقوا بين الضعف الذي هو نقىض القوة وسالبها وآفة وجودها وبين القوة الصغيرة التي هي من عنصر القوة الكبيرة ومن لحمها ودمها ولكنها أقل منها في الحجم أو في العدد . فهذه الجماهير الكثيفة التي نسميها « الضعفاء » جهلاً وغروأ ليست بالضعفية على أي معنى من معاني الضعف وإنما هي قوية متجردة طاغية بل هي ينبوع القوة الذي لا ينضب بل هي القوية حقاً وغيرها الضعيف بالقياس إليها . وأية

ذلك أن القوانين كلها في مصلحتها هي لا في مصلحة الأفراد الأقواء ، لأن هذه القوانين تسوى في الوضع بين الفرد الكبير والفرد الصغير في صيانة الحقوق وحرمة الحياة وليس ذلك مما يهواه الكبار لو كان الأمر لهم والقوة كما يزعمون في أيديهم ودساتير العرف من إملائهم . ويعجبني ما أثبته الأستاذ رمزي موير في عرض كلامه على تدرج القوانين الدولية في كتابه « القومية والدولية » حيث لاحظ أن وضع الشرائع الدولية كانوا كلهم من أبناء الأمم الصغيرة المستضعفة . فجر وتيوس وبينكر شوك هولنديان وقاتل سويسري وبفنلورف ولبيترز وولف من أبناء الإمارات الألمانية الصغيرة قبل اتحادها . قال : « ومثل واحد بسيط يبين لنا الاستعداد العام بين الأمم المتعددة لقبول الأصول الدولية . فإن من المسلم به بين الجميع أن سيادة كل دولة بحرية تنتهي على مسافة ثلاثة أو أربعة أميال من شواطئها وأن البحار وراء هذا الخط مفتوحة لجميع الأمم على السواء . هذا المبدأ مقبول معترف به عند جميع ملوك الأمم وحكوماتها فمن أين مصدره ؟؟ ومن الذي فرضه على الملوك ؟؟ لا أحد غير الرسائل المدونة في القانون الدولي . وما يستحق التسوية أن هذا المبدأ لم يعرف إلا في الأزمنة الأخيرة فقد كان ظهوره على شكل واضح محدود لأول مرة في كتابات قاتل . . . » ولا شك أن هذه الحقيقة التي لاحظها الأستاذ المؤرخ خليفة بالاعتبار فيما نحن بصدده لأنها تريننا كيف يميل الضعفاء إرادتهم في بعض الأحيان ، وإن كان لها تعليل آخر غير الذي أسلفناه وهو أن النفس ربما أصغت للصغير ولم تصفع لل الكبير إذ كانت لا تحس في إصغائهما لمن هو أصغر منها معنى الخضوع والتسليم الذي تأبه ويستفز منها العناد والكبرياء .

والنتيجة الصحيحة من هذا وذاك أن القوة أهل لأن تحب وترعى

وتكرم ولكن يجب على من يدين بشريعتها أن يكون قوياً على نفسه وأن يقرن بينها وبين شعور الجمال وأن يفرق بين الضعف المبيد والقوى الصغيرة التي تجتمع منها القوة الكبرى ، وإلا فقد كفر بدينه واستحق العقاب على حكم شريعته .

## فن المتنبي<sup>(١)</sup>

من حق البحث علينا بعدما أخذنا فيه من كلام على حياة المتنبي وشعره أن نقول كلمة بجملة في مكانة الرجل من جهة الفن والطريقة النظمية ، فهل المتنبي فنان ؟ وهل تتسع دائرة الفن حتى تشمل المتنبي ومناقضيه من الشعراء ؟

أما إن كان الفن هو صقل العبارة وتوسيع الكلام ولطافة المدخل وحسن الاحتياج ودقة الذوق ورقة الملمس ومهارة اليد فليس المتنبي من رجال الفن في مرتبة تذكر وليس له من حدق الصناعة نصيب يعد ويؤثر . فقد خرج من عداد الفنانين بهذا التعريف كما خرج فحول الشعر الذين ينحون نحوه ويشبهونه في قلة النصيب من هاته المحسنات ، وهم كثيرون .

وأما إن كان الفن يتسع لما تسع له الحياة من اختلاف العبارات والإشارات وتتنوع الصيغ واللهجات وتحوي من قوالب النظم بقدر ما تحويه النفوس الشاعرة من أفانين الشعور ومشارب الذوق فليدخل المتنبي عالم الفن في مقدمة الداخلين ول يكن ثم على طليعة أمثاله من الصانعين والفنانين . يدخل ولكن من باب المثانة والصلابة لا من باب الجمال والزينة . ول يكن مقامه في رحاب الفن الفسيحات حصنًا من حصون

( ١ ) البلاغ في ٦ فبراير سنة ١٩٢٤ .

المرین لا قصرا من قصور الزهرة ولا جوسقا من جواسق باخوس . حصنأ  
يلقاك بالضخامة والجلد أينما واجهته ويستقبلك بالعدة والسلاح من حيثما  
طرقته . فرعوني البناء لا تلمع عليه مسحة من طلاوة اليونانية ولا أثرا  
من بذخ الكسروية .

وما لنا نائب على الشاعر أن يبتهي لنا من شعره معاقل ومحضون ؟  
أتري بنية الحضون خرجت جملة من عداد الفنون ؟ أليست هي من أقدم  
ما صنع الصانعون وأجلده بتحرير القلوب واسترقاء العيون ؟ بل .  
وليس بنفس تلك النفس التي لا تبهرها الحياة بألف لون من الوانها ولا  
يعجبها الفن بألف قلب من قوله ولا يروقها الجمال إلا في زعي واحد من  
أزيائه التي لا عدد لأشكالها وأصباغها ولا حصر لواقعها من النفس  
وآثارها .

فاعرف للمتنبي مكانه هذا طائعاً أو غير طائع ، وارفع له التحية في  
حصنه ذاك خاصعاً أو غير خاضع . إنك لا تعرف إلا حقاً ولا تقول إلا  
صدقأ . أما إن خرج الرجل من حيث وضعيته طبيعه وأقرته خلائقه إلى  
حيث يتصف الشعراً غيره ويسمرون ويختالون في القول ويترفرون  
فهنا لك ماداً نقول ؟ هنا لك أصحح منه إن شئت واعجب له إن شئت ،  
فالأمر موكل إليك واللوم على الحالين غير عائد عليك . فقد جنى الرجل  
على نفسه ونقض العهد الذي بينه وبين قارئه وفارق الشقة الحرام التي  
يأمن فيها على وقاره . . . وكيف لا تصاحك منه حين تراه يحاول التخلص  
إلى مدح سعيد بن عبد الله فلا يفتح الله عليه إلا بأن يمسخ الناس كلهم  
بعراناً ليركبهم إلى سعيد ؟ أم كيف لا تغلبك ابتسامة السخر حين تراه  
يستطرد من الغزل إلى المدح فيتوسل إلى الأمير أن يشفع له عند حبيبته

ويقول إنه قد أيقن أن الأمير قد بُرِزَ لقتال تلك الحبيبة الجافية لما رأه معتقلًا

رمحه :

علَّ الأمير يرى ذلي فيشفع لي      عند التي صيرتني في الهوى مثلاً  
أيقنَتْ أن سعيداً طالب بدمي      لما بصرت به بالرمح معتقلًا !

أم كيف لا تمثل لك الصبيانية كلها حين تسمع قوله في مدح فارس

شجاع :

إذا استجرأت ترميَتْ شيئاً ما استطعها      فأنت اسطعت شيئاً ما استطعها  
وإن ماريتنى فاركب حصاناً ومثله تحر له صريراً !  
وقبل ذلك قوله في التخلص - أو التملص - من الغزل إلى المدح :

أحبك أو يقولوا جر نمل ثبيراً وابن إبراهيم ريعا  
أراد أن يقول إن سلوه عن حبيبه مستحيل وإن ارتياع مدوحة  
مستحيل فلم يحسن أن يقول ذلك حتى وضع بينهما جلأ تجره غلة .....  
فكان ثلاثة الأثافي حقاً !

وقد رأينا الشيخ اليازجي يعزّو العثاثات المضحكة والمعجمات  
المستغلقة من شعر المتبي إلى الحداة ونقص المران وقلة الخبرة بالصناعة  
ويقول في الفصل البلوي الذي عقب به على الديوان . « أكثر ما نجدها في  
أوائل شعره حين لم تستحكم فيه ملكة النظم ولم تطرد له وجوه  
التعبير . . . بل ربما يركب مثل ذلك عمداً لحينه ذلك إذ المرء في أول قرعه  
لباب الشعر والإنشاء وتسليمه على محضر الأدب قد يدفع نفسه إلى ما هو  
وراء موقفها ويكلف سجيته ما ليس في مطبوعها تأنقاً في الخطاب وتوخياً  
لموقع الإحسان والإعجاب ، وربما نزع إلى تقبل بعض الكباء من أهل

خطه ومن وقع في نفسه منهم موقعاً جليلاً فيخطو على آثاره ويطبع على غراره تدرجاً إلى مماثلته وتؤ مثلاً مقامه في الصدور وهذا إنما ينبع حيث يوافق شبهأ من الذوق وميلاً من الطبع فيلتبس بمنتحله حتى يصير مع التكرار ملكة راسخة . وما أحسب المتنبي الا كان في صدر أمره يتونخى طريقة أبي تمام : » وكل ما ذكره الشيخ البازجي صواب في هذا الباب أي في التمحلات والمبالغات التي من قبيل قوله :

ولست بدون يرتجى الغيث دونه ولا منتهي الجود الذي خلفه خلف  
ولا واحد في ذا الورى من جماعة ولا البعض في كل ولكنك الضعف  
ولا الضعف حتى يتبع الضعف ضعفه ولا الضعف حتى يتبع الضعف ضعفه  
أقضيناها هذا الذي أنت أهله غلطت ولا الثنان هذان لا النصف  
ومثل هذا كثير في أوائل شعر المتنبي ، أما الغثاثات التي مصدرها  
قلة الفطنة إلى دقائق المناسبات ومحاولات الضحك اللطيفة والنقص في تلك  
الصفات الفنية التي سردناها في صدر هذا المقال فقد صحبته طول عمره  
وظهرت في أواخر شعره كما ظهرت في أوائله ، لأنها في طبعه ومن معدن  
فكره الذي لا سبيل إلى تغييره . مثال ذلك قوله في رثاء عمدة عضد الدولة  
التي توفيت ببغداد وهو من آخر نظمه :

لو درت الدنيا بما عنده لاستحيت الأيام من عتبه  
لعلها تمحسب أن الذي ليس لديه ليس من حزبه  
أخاف أن نفطن أعداؤه فيجفلوا خوفاً إلى قربه  
يقول لعل الأيام تخطيء في ذرع التخوم التي ينتهي عندها جوار  
عضد الدولة فلهذا اعتدت - خطأ - على عمته البعيدة عنه ! ثم يعود  
فيقول إنه يخشى أن يفطن أعداء عضد الدولة إلى هذا الأمر فيهربوا إلى

جواره كي لا يوتوا . . . وليس اسخف من هذا القول في هذا المقام وأي  
فرق بينه وبين قوله في أوائل عهده بالشعر :

فخذا ماء رجله وانضحا في المذ ن تأمن بوائق الزلزال !!

فكلاهما من معدن واحد وفي هذا وذاك دليل على نوع واحد من  
الغفلة وقلة الفطنة الى دقائق المناسبات ومعابر الضحك . وكأنما كان  
شاعرنا كذلك الميزان الكبير الذي يزن بالأطنان ، فلا يحسب فيه حساب  
للدرارهم ولا يلتفت الى ما يسقط من خروقه من هذه الصغائر والهبات !!  
ومن الطبيعي مع هذا الاستعداد أن تقل الفكاهة في شعر المتنبي وأن  
تخفي عليه الجوانب المضحكه من أخلاق الناس فلا ينتبه الى شيء منها ولا  
نعثر في كل ديوانه على أكثر من قطعتين اثنتين فيها معنى من معاني  
الفكاهة والسخر . إحداها قوله حين « مر برجلين قد قتلا جرذاً وأبرزاه  
يعجبان الناس من كبره » :

لقد أصبح الجرذ المستغير أسيء المانيا صريع العطب  
رماه الكناني والعامری وتلاه للوجه فعل العرب  
كلا الرجلين أتلى قتلته فأياكم غل حر السلب  
وأياكم كان من خلفه فان به عضة في الذنب

وربما كان الأصنوب ان هذه القطعة ضمنت من الخيالء والفخر  
بالشجاعة واذراء الجبن أكثر مما ضمنت من روح الفكاهة البريئة  
والدعاية الذكية . أما القطعة الأخرى فهي التينظمها في الرد على ذلك  
الشاعر الذي أرسل الى سيف الدولة أبياتاً يزعم أنه ألمها في النوم فقال  
المتنبي يحييه :

قد سمعنا ما قلت في الأحلام وأنلناك بدرة في المنام  
وانتبهنا كما انتبهت بلا شيء فكان النواز قدر الكلام  
وظاهر من القصة أن هذا الرد كان من إيجاء سيف الدولة ونظم  
بأمره وإرشاده لأننا لا نظن المتنبي يستجيز لنفسه أن يرد على شاعر قد  
الأمير بغير إذن منه . ولا نحسب سيف الدولة قد رفض إجازة ذلك  
الشاعر المتناوم إلا لمارأه في قصته من الغفلة المضحكة التي أوحى إليه  
 بذلك الجواب المناسب لها .

وما خلا هاتين القطعتين فمن الفلتات العرضية التي تجيء هنا  
وهناك ولا تتم على ملكة أصيلة أو على التفات خاص إلى هذا الجانب من  
المعاني . فإذا رأينا المتنبي يضحك في شعره أحياناً فانما هو ضحك غليظ  
خشن لا تأنس فيه مدخلأً خفياً ولا تحس منه غمزة لطيفة من تلك  
الغمزات التي يدب عليها الشعراء الساخرون ، وما في شعر المتنبي من  
بواعث الضحك غير ما سبقت الاشارة إليه الا ما يضحك منه هو لا ما  
يضحك من الناس أو من الدنيا .

على أن مما يشرف المتنبي ويغوضه من هذا النقص أنه كان لا يتعمل  
ولا يتتكلف إلا في الموضع التي لا تحمد المهارة فيها ولا يدل حذقها على  
خلق عظيم أو قدرة نبيلة . فأكثر ما يتعمل المتنبي في مبالغات المدح  
المأجور وأكثر ما يكون ذلك اضطراراً لمرضاة الممدوحين والجري على  
هوى أولئك المخدوعين . ومماذا عساه كان يصنع في ذلك الزمن وقد كانوا  
لا يرضون عن الشاعر ولا تشبع نهمتهم من المدح إلا أن يمدحهم بما لم  
يملح به أحد قبلهم وأن يعمد إلى أقصى ما بلغه الشعراء من الغلو فيضاعفه  
 لهم ؟ فكان للمتنبي بعض العذر إذا هو تعسف في المدائح وتتكلف في

بالغاتها وتحلاتها أو فيها يساوتها ويطرد مع نغمتها من دعاوى العشق وأكاذيب الغزل الممهدة لها. أما شعره في الحكم والفاخر فقد كان مثلاً في خلوص الطبع ونصور المعنى وتماسك العبارة وسلامة الأسلوب . مما يدل على أن الرجل طبع على الحكم والاستقلال ولم يطبع على الملقب والابتذال ، وأنه كان يخطيء حين يعصي طبعه ويصيب حين يطعنه ويستلمي وحيه .

بل نزيد على ذلك أن الإجادة كانت من دأب المتنبي في كل شعر نظمه بغير اضطرار من ظروف العصر الذي عاش فيه . فكانت له إجادات في الغزل والوصف وغيرها من مذاهب الشعر كما كانت له إجادات في الحكم والفاخر . ثم كان أبراً الشعراً من وصمة البهرجة والتزييف وأنقاهم صفة من تلك المحسنات التافهة التي ولع بها ضعفاء القرائح من شعراً المؤلسين . ولا حاجة بشاعر إلى شهادة فوق هذه الشهادة بفحولة الطبع وصدق القرية ومناعة الذوق .

والخلاصة أن المتنبي كان فناناً على طريقته التي تناسبه من الفن ، وأنه قد ظفر من المعاني بجمال السلامة والبساطة ورواء الصحة والقوءة وتناسب المثانة والكافية أما جمال الزينة والرشاقة ومحاسن النظرية والأناقة فلم يكن له منها نصيب وافر .



## غرائب الغرب

مؤلفه الأستاذ محمد كرد علي

جاء في هذا الكتاب - غرائب الغرب - فصل واف عن النفس الانجليزية نقتبس منه ما يأثير : « يقل في العنصر الانجليزي على الجملة الاستعداد لتصور الأفكار العامة ويكره النظريات المجردة كما يكره المذاهب المقررة فليس للانجليزي شيء من المجردات يشغلة بل نراه أبداً مأخوذاً بضرورة العمل . أليس معنى هذا أن حاسة العموميات ضعيف تركيبيها في إنجلترا بل إن العقل عملي لا يقبل إلا ما يلزمـه وينفعـه ؟ يعرف كيف يضبط نفسه ويحدد حدودـه حتى إذا سار بنفسـه سار سيراً نافعاً لا سيراً نكراً . فعقلـه لا يشبه قائداً في جيش يفكرـ في وضع خطـط الهجـوم والـدفاع بل يشبه ضابطاً يقود بعيداً عن معمـعةـ الحرب قسـماً من الجنـد الاحتـياطي المسـاعد . فلا تـرى في هذا الضـابطـ قابلـة لأن يكونـ في الطـلـيـعـةـ ولكـنه يجـيد في اتخاذـ مرـكـزـ لهـ فيـ النـقـطـ التيـ تـجاـوزـهاـ الجـيـشـ المـهاـجمـ وـيـنـظـمـ فيـهاـ المـقاـوـمةـ » .

« العقل الانجليزي يفكر في الأمور القرية التي هي أكثر ما يكون ماسـاً بهـ مباشرةـ وـلهـ منـ شـوـاغـلـهـ فيـ تحـصـيلـ ثـروـتـهـ وـتحـسـينـ زـرـاعـتـهـ ماـ يـضـلهـ عنـ الحـقـ ولاـ يـفرـغـ ذـهـنـهـ إـلـىـ النـظـرـ إـلـىـ الأـشـباحـ الـفـارـغـةـ . فـهـيـ بـعـيـدةـ مـنـ

( ١ ) البلاغ في ١٢ فبراير سنة ١٩٢٤

الأرض جداً غريبة عن الحياة الدنيا غير ملائمة مع شروطها وضرورياتها . ولذا ترى الانجليزي في مسائل الدين لا يتعذر أفق العالم الناظر: بأحوال النفس والأخلاق الذي يبحث في المرئيات وليس هو صوفياً أو مفكراً .

« ... من غريب حال الانجليز أن كثيرين من حملة العلم فيهم لم يتعلموا العلوم الالزمة للإمام بالتربيـة العامة فهم أخصائيون لا تـشـوـبـهـمـ شـائـيـةـ وإنـ منـ يـخـاـلـ فـيـ انـجـلـتـرـاـ أـنـ يـحـدـثـ أحدـ عـلـمـاـهـمـ فـيـ العـلـمـ المـجـرـدـ لـأـ يـجـدـ مـنـ يـسـتـمـعـ لـكـلـامـهـ . فالـعـالـمـ الطـبـيـعـيـ عـنـهـمـ هـوـ الـذـيـ يـعـرـفـ كـيـفـ يـصـنـعـ نـوـذـجـاـ مـيـكـانـيـكـيـاـ يـطـبـقـ فـيـ الـعـلـمـ عـلـىـ الـعـمـلـ فـقـطـ حـتـىـ إـنـ تـرـىـ فـيـ كـتـبـهـ فـيـ الـكـهـرـبـائـيـةـ إـلـاـ حـبـالـاـ مـرـسـوـمـةـ تـعـلـقـ وـقـتـدـ وـمـوـاسـيـرـ يـقـطـرـ مـنـهـ مـاءـ وـغـيرـهـاـ يـنـتـفـخـ وـآخـرـ يـنـقـبـضـ . وهـكـذـاـ انـجـلـتـرـاـ فـيـ صـنـاعـاتـهـاـ لـاـ يـصـدـرـ مـنـهـ إـلـاـ مـاـ يـقـعـ تـحـتـ حـسـهـاـ وـلـاـ تـقـصـ فـيـ قـصـصـهـاـ إـلـاـ مـاـ يـمـاثـلـ حـالـهـاـ الطـبـيـعـيـةـ وـكـذـلـكـ تـارـيخـهـاـ وـرـوـاـيـاتـهـاـ التـشـخـصـيـةـ وـفـلـسـفـتـهـاـ » ١ هـ .

\*\*\*

وقد نقلنا هذه النبذة بما كتبه حضرة المؤلف واقتبسه من كتب العلماء الذين وصفوا الانجليز لتكون نوذجاً تعرف منه طريقة في الكتابة والنقد والملاحظة وجمع المعلومات والأراء لموضوعاته العديدة التي طرقها في كتابه ، ولنقول أيضاً ان المؤلف كان كائناً يصف نفسه بما أورد من أوصاف الفكر الانجليزي والنفس الانجليزية ، ولا شك أن الأخذ بالواقع واعتبار الأمور العملية من شأن السوريين الذين منهم صاحب الكتاب كما أنه من شأن أبناء انجلترا التي تلقب أحياناً بفينيقية الحديثة . فطريقته في تسجيل ما رأه وتعليق ما درسه هي الطريقة الانجليزية التي خصها لك

فيما نقلناه آنفًا . أي هي الطريقة التي قوامها الملاحظة والإحصاء وجمع الحقائق إلى أشباهها وتناول الأمور من جوانبها المحسوسة ، والتي يقل فيها التعليل الا ما كان من قبيل التوسع في شرح الملاحظات والانتقال من ملاحظة إلى أخرى أدق منها وأحوج إلى التمحيص والتحري . ويندر فيها التعميم الا ما كان من قبيل المراجعة المأمونة بعيدة عن المجازفة والتکهن ، أو من قبيل الجمع الذي يغريك عن طرق المجهولات وفرض النظريات بتقرير ما يتشابه من الحقائق بعضها إلى بعض واستخراج ما تعطيك جملتها الشاخصة أمام عينيك الماثلة بين يديك .

وهي طريقة منها يقل القائلون في صلاحيتها للموضوعات الأخرى فلا ريب عندنا في أنها أمثل الطرائق لوصف السياحات وتدوين الرحلات وأعودها على القارئ بالفائدة من عمل السائح والرحلة . لأن أنفع الرحلات ما يجعلتك ترى عجائب البلدان كما يراها كل من قصدها وزارها في أرضها ثم تركت لك أنت مجال التعليل والتعميم كما يناسب فكرك ويوائم نفسك . أما الرحلات التي تعلل وتعمم فانها تريح الأشياء كما تبدو لعين الرحلة وحسبها يتصوره هو ويقدرها لا الأشياء على حسب حقائقها وأوضاعها الظاهرة لجميع الناظرين إليها . فتقطع عليك طرزيك وتجعل الرحلة رحلة المؤلف لنفسه لا رحلتك أنت معه لنفسك ، وتعطيك صورة من المؤلف لا صورة مما في البلاد التي رآها واستعرض شؤونها . وفي ذلك حجر على القراء وانصراف عن الغرض المقصود من كتب السياحات .

ولا يخفى أننا لا نعني بهذا القول أننا نفضل طريقة جمع الملاحظات على طريقة استنباط النظريات في كل حال ، ولا أننا نجعل العقل المستعد

للملاحظة أشرف وأصح من العقل المستعد للنظريات . فالذى نعتقده أن العقل لا يكون نظرياً بحثاً ولا عملياً بحثاً وإنما أصلح العقول العقل الذى تزن فيه المكتان ويعتمد على الملاحظة وعلى الاستنتاج فى حيث يصلح كلامها . ولنحدر كل الخدر من أولئك الذين يغلون فى القول فيدعون الى احتداء مثال واحد من التفكير أو يعجبون بطراز واحد من العقول ، ، فان هذا هو الخطأ بعينه وهو ضيق الفكر وعمى الحقائق الذى يشبه عمى الألوان فى عرف أطباء العيون .

إليك مثلاً واحداً يبين لنا موقع التخصيص والتعيم في حركة من أكبر حركات الانسانية وأجمعها لآثار المواهب المختلفة والأخلاق المتناقضة ، وتعنى بها حركة الديقراطية وانتقاد الشعوب على ظلم المستبددين ، فالانجليز قد ثاروا ثورتهم الكبرى وشرعوا في حياتهم الدستورية قبل أن يتململ الفرنسيون في مهاد الذل الذي اطمأنوا اليه أو يحدثوا أنفسهم بالثورة على ظلم ملوكهم وبنبلائهم . فكان الواجب أن يكون الانجليز - لا الفرنسيون - هم قدوة الأمم في طلب الحرية والدستور وحاملي رايتهما في طريق الإصلاح الديقراطي والتتجديد الحكومي . ولكننا رأينا الأمر على خلاف ذلك ووجدنا كل أمة ثارت في العهد الحديث تحذو حذو فرنسا وتصبىغ ثورتها بصبغة الثورة الفرنسية وتعنون دعوتها بعنوانينها وتسمى مطالبها بأسئلتها ، فلماذا اختلف الأمر وصارت الثورة الفرنسية علماً للحرية والدستور ولم تكن كذلك الثورة الانجليزية ؟ ذلك لأن الفرنسيين اخذوا من ثورتهم نظرية عامة فعمت وشاعت وتعلقت بها حالات الأمم كافة كأنها شيء يخص كل أمة منها ولا يخص فرنسا وحدها . أما الانجليز فقد ثاروا ثورتهم لأنفسهم ونظروا

فيها الى ما يهمهم واقتصرت في مطالبهم على أحواهم وشئون بيتهم فبقيت خاصة بهم وظنها الناس شيئاً لا يعنيهم ولا يجوز أن يتخطى شواطئ إنجلترا الى عقر دارهم ؛ فإذا ذكرت فضل التخصص والتثبت من المسائل القرية في الثورة الانجليزية فلا تنس فضل التعميم وميّط الحقائق في الثورة الفرنسية .

والخير كل الخير للإنسانية في تعدد هذه الملوكات واختلاف حصولاتها وتضامن الحضارات الناشئة منها . فلو أن الأمم كانت على تباعدها وتوزع الملوكات بينها تنظر الى العالم بعين واحدة وتعيش على وقيرة واحدة لما كانت الحضارات المتواالية الا تكريراً لأول حضارة ظهرت في التاريخ او زيادة مضافة اليها من نوع مادتها . ولكنها تختلف وتشعب فتكثّر خيراتها وتنكمّل جوانبها ويتضامن قديمها وحديثها في نفع الإنسانية وتهذيبها كما تتضامن الأصقاع ذات المحسولات المختلفة في تبادل ثمارتها وتدالوّل بضائعها . فحضارة تبني على الدرة العسكرية وحضارة تبني على العقيدة الدينية وحضارة تبني على حب الطبيعة وذوق الفن أو على براعة المعاملة والوساطة بين الأمم أو على النظام والقانون ؛ وحضارة تبني على النظريات وأخرى على العمليات وهكذا تشتّرك الأمم العاملة في حمل الأمانة وتأخذ كل أمة نوبتها وتؤدي في العالم رسالتها وتتلاقى هذه الجداول في عباب الإنسانية الواسع المديد فتقاраж ويصلح بعضها من بعض ، فلا يقال ان الحضارة تقوم على هذا الخلق دون ذاك ولا أن الحياة تطيب بهذه الحالة دون تلك بل يصح النظر ويتسع أفق الحياة وتصبح الدنيا التي تخدمها هذه الحضارات كلها كما قال المؤلف في سكان سويسرا : « ومهمها يكن من أصول السويسريين ألماناً كانوا أو إفرنسيساً أو

إيطاليين فان سويسرا أشبه بفسيفسائ من الشعوب والعناسير تلاقت وامتزجت وتعاشرت لا تفرق بينهم إلا اللغة وقد اختلطت دمائهم اختلاط الماء بالراح ». وفي ذلك من الانصاف لمواهب الفكر وخصال النفس ما يمنع الجحور ويكمم النقص ومحفظ النسب بين الأشياء . ف بهذه المثابة يرى الناظر في التاريخ معنى لتناوب الحضارات وقيامها في الشرق والغرب من هندية ومصرية وأشورية ويونانية ورومانية وعربية وأذركية وأوربية وغيرها وغيرها مما لعلنا لم نسمع به ولا يتضرر أن يأتينا خبر عنه ، أما بغير هذا الاختلاف والتضامن فليس وراء هذا التكرير المستمر كبير طائل .

\*\*\*

إن الكتاب الذي بين أيدينا معرض جامع لهذه الحقيقة الجليلة .  
معرض نطلع فيه على أحوال بعض عشرة أمة من الأمم الغرب والشرق تختلف في كثير من الأشياء وتتفق في كثير من الأشياء والمؤلف الفاضل يلم بوجوه الاختلاف والاتفاق كأحسن ما يلم بها السائح المطلع وينتقل من ناحية إلى ناحية تنقل العارف الخبير ويقف من حين إلى حين ليذكر ويحذر ويضاهي بين ما عند الغربيين وما عندنا من عوامل الحياة والتقدم فيكظم الله تارة ويلقي إليك تارة أخرى بكلمات حكيمة أليمة فيقول « إننا في درس المدنية الغربية نأخذ ما تهياً لنا وتمثل لأنظارنا بادئ الرأي ولو أردنا استقصاء البحث لا قتضى علينا أن نصرف السنة والستين لندرس حال مدينة واحدة من مدنهم فما بالك بالمملكة أو المملك . ينفذ العمر ولا تنفد مادة الكلام عن رقي الغرب وكلما تأملنا معاهده وحللنا مادة قواه نبكي لضعفنا وقوتهم وجهلنا وعلمهم ونکاد ندخل في اليأس المميت من تحسين حالنا لو لا أن اليأس محروم وأن التاريخ يحدثنا أن أمّا كانت أحط منا منزلة

فارتقت لما صحت عزائم بنائها على إنها ضها » وعلى هذه الخطة سار المؤلف في تقييد ملاحظاته والاكتفاء بما اختار من مشاهداته ، فأخذ من المدنية الغربية بما تهيا له وتمثل لنظره بادئ الرأي ولكنه أتى في هذه الخلاصة بما لا يبلغه استقصاء غيره من لم يطلعوا اطلاعه ولم يختبروا العالم اختباره ولم يكن عندهم من آناء العلم ورحب الأمل مثل ما عنده . ولو أردنا أن نشير ولو اشارة مقتضبة الى أبواب الكتاب التي طرقها المؤلف بباباً بباباً لطال بنا الشرح وتجاذبنا الآراء وحرنا فيها نأخذ وما ندع من مسائل الحياة ومظاهر الحضارة . وكيف وهذه ثلاث رحلات تستغرق أكثر من ستةمائة صفحة من الغرار الكبير تتضمن كل صفحة منها حقائق وأقوالاً في التربية والدين والعلم والزراعة والصناعة والاقتصاد والتاريخ والرياضة والأداب مستعيناً فيها المؤلف بما درس وما شاهد وما اختبر وهو كثير جم الموارد والروافد ؟ وأصوب ما يقال على وجه الإجمال أنها رحلات شائقة نافعة لكل قارئ بصير ولا سيما للمشتغلين بعمارة البلاد وتنظيم المرافق العامة وإدارة المصالح المدنية فإنهم يجدون فيها مذكرات حاضرة مهيئة لتنبيههم في كل وقت فيستغبون بها عن عشرات الكتب وتجارب السنين ويهتدون بها عن كثب إلى أبواب العمل ومناهج الاصلاح .

أما صاحب هذه الرحلات فهو العالم المدقق محمد كرد علي رئيس المجمع العلمي بدمشق وهو غني عن التعريف عند كثير من قراء مصر الذين يذكرون كتاباته في صحفها ومجلاتها ومقامه في هذه الديار إلى عهد غير بعيد . ساح في بلاد الغرب مرتين قبل الحرب ومرة بعدها وكتب ما رأاه في أثناء رحلاته الثلاث فكانت الفائدة أجزل وأمتع والعبرة من السياحة أقرب وأوسع . وذلك أن اختلاف الأحوال بين ما كانت عليه أوربا قبل

الحرب وما صارت اليه بعدها قد تقم ما في هذه الرحلات من تنوع المشاهد وقلب الأمور فجاءت الأمثلة صحيحة وافية ، وكان رائد المؤلف في كل ما كتب الانصاف والتحقيق فحق له على القارئ أن يثق به ويركن إليه ويشكّر له ما أشركه فيه من ثمرة سعيه ومتعة نفسه بغير مشقة ولا كلفة .

ولا انتقاد لنا على الكتاب الا في بعض المأخذ اللغوية وقليل من المهنات الأخرى التي تدخل في هامش الموضوع ولا تمس جوهر الكتابة . ومثالها ما جاء في وصفه لنظافة المدن الألمانية حيث يقول : « في الخريف يكتس الكناسون بمكانس ميكانيكية ما يتتساقط من أوراق الأشجار في الشوارع والحدائق والمنتزهات والأماكن العامة ويعهد بتنظيف الأرضية في العادة إلى أصحاب الأموال فلا يخالف القانون منهم أحد وصاحب الملك مسؤول عنك إذا مررت برصيفه وتزحلقت بقشرة برقالة أو وقعت فاندق عنقك ..... » فها ذنب القارئ المسكين يعثر هذه العشرة على تلك الشوارع المرصوفة او تندق عنقه فيقضي نحبه على قارعة الطريق في ديار الغربة ؟ ! وهل ينفعه التعويض الذي يناله من صاحب الملك بعد ذلك ؟ !

ولكنها عشرة من القلم لا تغدو من قدر الكتاب ولا تمنعنا أن نقول مرة أخرى إنه من الكتب الغزيرة الفائدة للقراء النافعة للمتكلمين منهم على الخصوص بشؤون العمارة والإدارة ونظام الدولة في هذا العصر عصر التجديد والانتقال في عامة البلاد الشرقية العربية .

## بين الله والطبيعة<sup>(١)</sup>

### بين التاريخ الغابر والحاضر المشهود

ينبت فيها الشجر ، ويحيي من تحتها النهر ، وتطل عليها مشاهد العبادة من كل صوب ، وتحف بها ذكريات التاريخ من كل عصر . وبين أشجارها شجرات من التين لا شجرة واحدة ! ، وفيها حية ... أو هي الحية التي قد رأيتها وربما رأى غيري غيرها . وكل هذا - لا بل بعضه - كاف لتكامل معالم فردوس عظيم وجنة عرضها السموات والأرض ، فكيف لو اجتمعت كل هذه المعالم في بقعة صغيرة لا يقول الناس إنها الجنة التي أعددت للمنتقين ولكنهم يقولون إنها جنية صغيرة في بقعة نائية من الأرض ؟؟ لا غرو يكون لها من غرابتها نفاسة تزري بالنفاسات وتغلو بها الندرة حتى تحييل الجمال ضرورة والله جدًا ويصبح ما يطلبه الناس لمحاجنة الفضول ولعب الفراغ وكأنها هو الزاد والماء لا يستغني عنها في الطعام والشراب .

جنية « قصر ملا » وما أخف جمالها على النفس وما أحجل وقارها !!  
جنية قائمة على أطلال مكتبة جمعت بالأمس صفوة النور الإلهي الذي بثه الله قدیماً في العقول ، وواحة من الحياة الراهنة في ديمومة متراحمية من آثار القرون الخالية ، وعزلة للنفس والجسد يرسلك كل منظر من مناظرها

(١) البلاغ في ١٩ فبراير سنة ١٩٢٤ .

وراء يومنك من الزمان وموقع قدمك من المكان أجيالاً وأميالاً بل دهوراً مديدة وآفاقاً في فضاء الغيب عالية بعيدة ، وجمال من ذلك الجمال المتجرد الذي يزيده تجرده قداسة وطهرأ لأنه لا يفترض للدنس وجوداً ولا يحسب لنزغات الغواية حساباً ، وباقة تجمع لك الأطلال والأزهار ويتناقض فيها الخراب والعمار وتنسم عليك يعبق اليوم المبلل بنداه وترجع عليك بروائح الأمس المجلل في ثراه ، وروضة تنبت في الأرض والسماء ... .  
أجل تنبت في الأرض والسماء ، وإن لها بجذوراً في علين أطول من جذورها الضاربة في جوف هذه العبراء - تلك هي «جنينة قصر ملا» الصغيرة الكبيرة المنعشة الوحشة المبتذلة المصنون ، التي تفتح أبوابها للجميع وتعلم أن حظيرة أسرارها لا تفتح لغير القليل .

وأنت إذا طرقت هذه الجنينة - ولك أن تقول ولا حرج عليك هذه الجنة - إذا اطلتك أشجارها وحيتك بالعطر النافع ازهارها . وإذا طلعت عليك شمسها المتوججة التي كأنما آلت على نفسها أن لا تدع شريكاً لها في سمائها وأن ترسل شعاعاً من أشعتها الساطعية في أثر كل شيء شاردة في الفضاء أو غيمة حائرة في الأفق ، والتي ظهرت وأظهرت ومלאت السماء والأرض ظهوراً حتى لأوشكت أن تهتك ستار الغيب وتجلو ظلام الموت وتمزق حجاب اللانهاية . وإذا برزت لك فيها ودائماً العصور التي طويت وبليت ولم يبق منها أمامك إلا أشباحها وهيأكلها وإلا عظامها ورجامها . وإذا وطئت بقدميك كنوز المعرف وصحف العلوم التي واراها غبار الدهور في أغوار تلك التربة المزهرة ودرستها تقلبات الأيام درس البلى والضياع لا درس الصيانة والحفظ . ثم قدرت تقدير الآسف المغبظ الذي يودع عزيزاً ويستقبل عزيزاً كم من عصارة القرائح

في عصارة كل شجرة من هذه الأشجار وكم من نفحات الخواطر في نفحات هذه الأوراق والأنوار ، وإذا نظرت لا إلى النيل في فيضانه الأحمر المثقل بالطين الذي يذكرك بالزرع والضرع والفول والبرسيم بل إلى النيل الناضب المنزوف الذي يدب دبيب الشيخوخة ويدركك بالقدم الحالن والتاريخ الموصول والمأثر الباقي والطلاسم الواقية . وإذا أصغيت في موات الأرض إلى نبض ذلك القلب الكبير المتواري الذي تتبعق منه الحياة زهراً ناضراً وثمراً يانعاً بروحاً خضراء نامية قمت إليك بعصبية الأحياء وتدخل معك في جامعة المباهنة للعناصر الصماء . وإذا طرحت نفسك في ملتقى هذه التيارات المتعارضة التي لا تفتّسرى إليك من اليمين والشمال ومن الماضي والحاضر ومن الموت والحياة ومن الجهر والخفاء ومن حقائق الحسن وأحلام الخيال فلين أنت هنالك من عالمك هذا المسخر الموبوء بصغرائه وضلالاته ؟؟ أين أنت من تكاليفه المذلة وهمومه الوضيعة وشواغله الفارغة ؟؟ لا أين يا صاح ! إنك هنا في حمى الآلهة وجوار الخلود وباحات الحرية التي يعرفها سكان « الأولب » وأبناء البقاء . فاعلم على لا شك فيه أنك في بقعة لا تقاس بخطوط الطول والعرض ولا نظير لها إلا القليل - من بقاع هذه الدنيا .

هنالك صخرة « مو في » إحدى الصخريتين اللتين حدثنا هيرودوت أن إله النيل يسكن بينهما<sup>(١)</sup> وأنه يفجر النيل من ثم شعبتين فتجري إحداهما إلى مصر في الشمال وتجري الأخرى إلى النوبة في الجنوب . هنالك تجلس على هذه الصخرة التي لم يغير منها القدم و تستقبل الغرب

( ١ ) واسم الصخرة الأخرى ( كروفي ) وقد روی هيرودوت هذه الرواية نقاً عن عمال الحكومة المصريين .

إلى جزيرة « أبو »<sup>(١)</sup> فتلقاك بدنيا من عالم التاريخ لا تحدوها النفس والطرف يحدها في نظرتين . . . تلقاءك بعشرين عصرًا أو تزيد محسودة في رقعة واحدة من الأرض . هيأكل طوطميس وأمون حوت وفرعون موسى ورمسيس والإسكندر الصغير وطراجان وغيرهم من أول منهم وثان وثالث ورابع إلى آخر حلقات الملوك الذين استووا على عروش مصر وتزلقوا إلى العابدين والمعبودين بتمريد المعابد وتشييد الصروح . بنوها جبالاً من جبال فأقاموا بعضها على انقضاض بعض وسلوا القديم منها لتدعيم الجديد وزفوها كلها قربان من سادة مصر إلى الله واحد : إلى « خينوم » إله الشلال أو الحمل الوديع المسجى بالجزيرة في أكفان الذهب وتوابيت الملوك ، وما أدرى كيف جعلوه حملًا وديعاً وهو رب ذلك الشلال الذي يزأر زئير الأسود ويهدى بالليل والنهار هدير الرعد ؟ فلعلهم نظروا إلى فعله ولم ينظروا إلى قوله . . . وسمعوا منه نجى البركة والرخاء ولم يسمعوا نذير الهملة والبلاء ؟ .

وعلى مقربة من تلك المعابد بئر المقياس القديم : مقياسها الذي كان كهنتها يهبطون إليه كل صباح ليقدروا ماء النهر بالقيراط على أهل مصر ، ولينتظروا على حافته عشر ما تنبت الأرض من حب وفاكهه حقاً خالصاً مكتوباً في رقاب الناس لإنهم الرحيم . والمقياس باق إلى هذه الساعة لمن شاء أن يستطلع حال النهر من وفاء ونقص وغلة الأرض من خصب وحمل . ولكن لا تجيئ لخينوم اليوم حبة واحدة مما ينبت الوادي المريع ولا تندى عليه قطرة واحدة من جبين الفلاح الصابر المطيع .

وعلى خطوات من ذلك المقياس بئر أخرى لا تقل عن بئر المقياس

---

(١) أبي الفيل وهو اسم الجزيرة بالمصرية القديمة .

خطراً ولا تقصير عنها عراقة وأثراً . تلك هي على عهدة الرواين بئر « أراتوسين » التي اهتدى منها إلى قياس محيط الأرض وأدرك على قاب لمحـة فيها ما لا يدركه الآخرون بغير طواف الأعوام والشهور وعرف قبل المسيح بقريـنـين ما أـيدـهـ العـلـمـ بعدـ المـسـيـحـ بـقـرـونـ . وكـأـنـيـ أنـظـرـ السـاعـةـ إـلـىـ جـانـبـ الـبـئـرـ فـأـرـىـ ذـلـكـ الشـيـخـ المـنـكـودـ مـنـكـبـاـ عـلـىـ عـمـلـهـ جـالـسـاـ فـيـ شـمـسـ الشـتـاءـ كـعـادـتـهـ . قدـ أـقـبـلـ مـنـ شـاطـئـ الـبـحـرـ إـلـىـ أـقـصـىـ الصـعـيدـ حـتـىـ اـسـتـقـرـ بـهـ الـمـطـافـ فـيـ جـزـيـرـةـ الـفـيلـ ، فـجـلـسـ يـتـشـرـقـ فـيـ ضـحـقـهاـ وـيـسـتـمـدـ الـحرـارـةـ بـلـسـدـهـ الـهـزـيلـ مـنـ أـشـعـتـهـ ، وـيـحـدـقـ فـيـ السـمـاءـ تـارـةـ وـيـطـرـقـ إـلـىـ الـأـرـضـ تـارـةـ أـخـرـىـ ، فـيـعـلـمـ أـنـ التـصـعـيدـ لـاـ يـغـنـيـ عـنـ التـصـوـيـبـ وـأـنـ قـرـارـ الجـبـ الغـائـرـ غـيرـ بـعـيدـ عـنـ قـبـةـ الـفـلـكـ الرـفـيعـ ، وـلـكـ مـاـذـاـ أـفـادـهـ ذـاكـ ؟؟ لـمـ تـخـبـرـهـ النـجـومـ بـنـصـيـبـهـ الـمـخـبـوـءـ مـنـ الشـقـاءـ وـهـيـ التـيـ خـبـرـتـ بـكـثـيرـ مـنـ الـأـنـبـاءـ ، وـقـضـىـ اللـهـ أـنـ يـفـجـعـهـ فـيـ عـيـنـيـهـ فـعـافـ الـحـيـاـ وـكـرـهـ الـظـلـامـ وـهـوـ رـسـوـلـ النـورـ وـأـيـ إـلـاـ أـنـ يـبـخـعـ نـفـسـهـ صـبـرـاـ وـأـنـ يـؤـثـرـ بـطـنـ الـأـرـضـ عـلـىـ ظـهـرـهـ الـذـيـ لـاـ يـرـيـهـ شـمـسـاـ وـلـاـ يـطـلـعـ فـوقـهـ بـدـرـاـ . وـلـوـ أـنـذـرـتـ النـجـومـ أـحـدـ بـقـدـرـهـ لـأـنـذـرـتـ تـيـنـكـ الـعـيـنـيـنـ الـلـتـيـنـ طـالـمـاـ أـرـعـتـهـمـ مـحـاسـنـهـ وـكـشـفـتـهـ لـهـمـ مـواـطـنـهـ وـبـرـزـتـهـ مـنـ خـدـورـهـ وـرـامـقـتـهـاـ فـيـ رـوـاحـهـ وـبـكـورـهـ .

وـرـبـماـ كـانـ عـلـىـ قـيـدـ أـذـرـعـ مـنـ ذـلـكـ الـمـكـانـ مـجـلـسـ لـجـوـفـيـنـالـ الشـاعـرـ الـرـوـمـانـيـ الـهـجـاءـ ، مـجـلـسـ لـاـ يـنـسـيـهـ رـوـمـةـ عـاصـمـةـ الـدـنـيـاـ يـوـمـئـدـ وـلـاـ يـسـلـيـهـ عـنـ مـعـانـيـهـ وـغـوـانـيـهـ وـمـنـهـنـ كـانـ أـصـلـ بـلـائـهـ وـعـلـةـ شـقـائـهـ .. ! نـفـتهـ الـاسـطـالـةـ عـلـىـ إـحـدـاهـنـ فـرـمـتـ بـهـ إـلـىـ هـذـهـ الـدـيـارـ فـرـاحـ يـصـبـ غـصـبـهـ عـلـىـ أـهـلـهـاـ وـيـهـزـأـ بـأـرـبـابـهـ وـأـدـيـانـهـ وـيـنـقـمـ عـلـىـ الـدـنـيـاـ وـمـنـ فـيـهـ وـيـقـولـ كـمـاـ قـالـ ابنـ الـرـوـمـيـ بـعـدـ ذـلـكـ بـيـثـاتـ السـيـنـينـ :

لم يخلق الدموع لامرئ عبشاً الله أدرى بلوعة الحزن  
وكذلك يقول من مضى ومن سيمضي على هذه الأرض إلى يوم  
الوقت المعلوم وتعلو بنظرك قليلاً فيرتفع لك في أحضان الجبل الغربي دير  
سمعان المهدوم ومعقل المسيحية في زمانها الأقدم . فيخشع بصرك وتسمو  
إلى السماء نفسك . وأي شيء تراه هو أولى بالخشوع وأدنى إلى السماء من  
وقار العبادة يجلله وقار الخراب ، فويل للإنسان إن كان لا يعصمه من  
الدنيا إلا ذلك السفح ولا يصيب الأمن إلا حيث تعوي الذئاب ولا يجد  
الله إلا حيث لا يجد شيئاً سواه .

وتنحدر بيصرك شهلاً فإذا منازل للموت وأي منازل ؟؟ منازل لم  
يعمل فيها الحديد كأنها هيكل سليمان جلبها في الصخر من كان لهم بأس  
أصلب من الصخر وعز أمضى من الحديد وملك هياهات منه ملك  
سليمان . ثم ناموا فيها بين الرمال والأمواج على مقربة من أسرة ملكهم  
ومراتع هؤلئك ، مستودعوها رمائم أجسادهم منتظري يوم معادهم متربقي  
طلة ( كا )<sup>(١)</sup> من الغرب لتجديدهم ميلادهم . . . أو لم يساموا هذه  
الأجساد التي أبلتها الأيام وأبلوها في مطامع لا تبل وجهاد لا ينتهي حتى  
يعود كما بدأ ؟؟

وربما طرق سمعك وأنت جالس في مكانك أذان المسجد الذي إلى  
يمينك أو ناقوس الكنيسة التي من ورائك . فتسمع في هذا الصوت  
الناطق صدى هاتيك الهياكل الصامتة وتلقى نفسك في عالم حافل من  
القداسة لا يفرغ منه موقع نظرة لغير العظيم الجسيم من الذكريات  
والخواطر .

\* \* \*

---

(١) هي الروح عند قدماء المصريين .

ثم ماذا ؟ ثم فندق الشلال الكبير وما أغربه في ذلك المكان وما  
أبعد النقلة بينه وبين تلك المعاهد ! فندق الصالحين اللاعبين من  
سائحي أوربا وسائحتها ، والملاذ الرحيب لمرضى النفوس والأبدان من  
أبناء هذه المدينة وبناتها . فندق الشلال الذي قال فيه بيير لوتي متهكمًا  
حانقاً : « . . . ولكن إدارة كوك آند صن التي يعلم العالم أجمع أنها إدارة  
مجلوقة بقصقال الشعر قد عاجلت أن تحيي ذكرى الشلال بإطلاق اسمه على  
فندق ذي خمس مئات من الحجرات . فقام هذا الفندق ، بفضل  
مساعيها ، قبالة تلك الصخور التي أخرست اليوم وطلما زجر عليها النيل  
في غابر القرون . فندق الشلال ! هذا لعمرك قمين أن يعيد إليك ذلك  
الخيال . أليس كذلك ؟ بل ويلذ لك أن تقرأه على رأس الصحيفة في  
ورق الخطابات !!! » .

ولكن . . . نعم فلا بد من ولكن في كثير من الأحيان ولا سيما حين  
لا يجديك سواها ولا يعني عنك أن لا تقوها .

ولكن هل الفندق من غرابة الموقع في هذا المكان بحيث يراه  
العابرون الحانقون ؟ وهل الصلة بينه وبين هذه الأكناfe مقطوعة من كل  
طريق ؟ أليس أول ما يخطر لك ويهجس في نفسك ساعة تنظر إلى  
تلك الخرائب المتراكبة والدول المتعاقبة أن الدنيا مفر لا مقر وانها فندق لا  
يزال أنس فيه في محل آخرین وزائرون على آثار زائرين ؟ فإن كان هذا  
شأنها وتلك تقلبات أدوارها فليقيم هذا الفندق الصغير في موضعه ذلك  
مثلاً آخر للفندق الكبير ، ول يكن على هذه العدوة طرفاً جديداً لذلك  
الطرف القديم ، ومقاييساً لشوط الزمان بين ما كان وما يكون ، وليرنا  
كيف تتداول الأيام وتتصرف المقادير وتتأتى أمم بعد أمم حتى يجوز أن يرى

مثل هذا البناء مثل هؤلاء البناء في مثل هذا المكان ، ولبيق إلى الحين المقدور حتى يجيء غدا من يجيء ف يقول كما يقال اليوم في آثار من مضوا وانقضوا : كان هنا فندق وكانت هنا صخور . . .

وتلتفت إلى « الجنية » التي طال إعراضك عنها فتلقاءك بصنف آخر من الروعة وتزحف عليك بجهل آخر من الخواطر . كل شجرة كائن حي . كل شجرة فرع ناتيء من صميم القدرة التي أنشأت الحياة .

وإن الإنسان ليحار في أصل الحياة من أين أقبلت وإلى أين تذهب ، وإن العقول لتختلف فيما بينها بأبدع وصور وفيما قضى وقدر ، ولكنك إذا جلست في حديقة زاكية ونظرت إلى روح النمو الحي تتحرك في جسمان من الجنون والأغصان والأوراق ، فشق أنك جالس إلى جانب القدرة التي خلقت وأنشأتك وبين يديها مبدوك ومبأرك ، وثق أنك وارد على ينبع الحياة الأزلي فيبنك وبين الموات المطلق ملايين الملايين من دورات الفلك المسماة بالسنين .

ويخيل إليك وأنت ذاهب الفكر بين هذه المظاهر البارزة للحياة وهذه المحاضر العامرة بالأرواح أن لكل نابتة تترنح أمامك خبراً إليك وكلمة تهمس بها في أذنك . يخيل إليك أنها تدري ، أنها تهم بأن تبوح ، أنها تومئ إلى سر قديم موغل في القدم والخفاء ، ويلج بك هذا الشعور حتى ليضيق صدرك وحتى لتهם بأن تصريح . ما باله لا تقدم ؟ ما باله لا تنطق ؟ أو ما بالي لا افهم ما تقول ؟ ؟

وكثيراً ما كنت أسأل نفسي حين أنصت إلى تلك الكلمة المهموسة وذلك السر الموعود ثم أنظر إلى معابد الأديان المحدقة بي من الشرق والغرب والشمال والجنوب : - أيعبد الله في مكان خير من هذا المكان ؟ ؟

أليس الله أقرب قريب من حيث تنبت الحياة ويحييا النبات ؟؟ فلماذا لا يعبد الناس ربهم في المروج والبساتين ؟؟ ولماذا يبنون الجدران ليسبحوا باسم الله ولا يغرسون الشجر ليسبحوا باسمه ؟؟

وأوشك أن أخطيء وأعدل ، أو أن أعذر وأعمل . ولكنني أعود فأعرف للأوائل فضل حكمتهم وحسن درايتهم ودقة تمييزهم بين خفافيا القلوب ووساؤس الضمائر . أعرف أن الإنسان يقف في الحدائق بين يدي الحياة ولكنه ينبغي أن يقف في المعابد بين يدي الخلود . وفيما يفكر الإنسان بين يدي الخلود ؟؟ في الفناء لا في الحياة . في الحياة التي تبقى حين يفنى كل حي . في شيء أكبر من الحياة الفانية . في شيء هو الحياة الدائمة الشاملة لا الحياة المتوردة المضمرة . فالماء يفكر في زوال حياته حين يقف بين يدي الحياة الخالدة وينبغي أن يكون ما حوله على نسق مما في نفسه حين يقف هذا الموقف الرهيب ، والمصريون كانوا أعرف الناس بمراسيم العبادة حين شادوا معابدهم على ذلك النظام وضربوا حولها بحجاب من الوحشة والظلم ، والعبادة والموت قريباً فإن كان لا بد من عبادة الله حيث تنبت الحياة ويحييا النبات فليكن ذلك في غابة من تلك الغابات المهجورة النائية التي تفني الأمم وهي قائمة على سوتها بين الأرض والسماء .

على أنني ربما أعود فأقول : أليست الزهرة الناضرة أصدق رمز لحياة الأرض وخلودها وأوجز مثال لزوال الحياة وتجديدها ؟



## على معبد إيزيس

أبناء هذا الوادي أبناء أعياد وأفراح . سراغ الوثوب الى الطرف ،  
خفا في النقوس الى الجذل ، بارقة السعادة تستطيرهم وبشاشة العيش  
تسكر ألبابهم وتزيد بأعطافهم . لا يحتاجون من الدنيا الى كثير مسحة ولا  
يكلفو عنها العزيز من الرضا ولا العظيم من الخبرة . وإنما حسبها أن تليح  
 لهم بطرف السرور فيهربعوا الى غايتها القصوى ، وكفاهم منها أن تنقر لهم  
 على الدف فيخرقوا الطبل ويسبقو النغم الى نشوة الرقص . فعل الدنيا  
 الإذن والإباحة - لا زيادة - وعليهم هم بقية العرس كله . . . !

ينظر لك هذا الخلق من أخلاقهم في كل مكان . في الطرقات  
 حيث ينفق البائع سلطته بالغناء ويقصر العابر طريقه بالترنم وال מקاء<sup>(١)</sup> ،  
 وفي المصانع حيث تختلج الكواهل بتألقها أو في السجون حيث يختلط  
 هنافها بصليل أغلالها . وظهر لي ذلك - بل ذكرته - ونحن على عدوة  
 النيل بإزار جزيرة بيلاق<sup>(٢)</sup> في ملا من رواد تلك الجزيرة الذين يؤمونها من  
 أقطار العالم في كل شتاء ، وكانت الزوارق تنقل وسقاً بعد وسقاً من  
 الأصحاب والصوابح ، وكان التواتية يهزجون ويهللون ويحدون زوارقهم  
 فتنساب - كأنما تسمع حداءهم - في رفق وهينة وانشراح . وكان الجو كله

(١) الصفير

(٢) أي جزيرة انس الوجود والكلمة مصرية قديمة من « با » يعني جزيرة و« الله » يعني الطرف في قول بعضهم  
 فيكون المعنى جزيرة الطرف

صفواً وبشراً وابتهاجاً : - الشمس الضاحكة والموج المصفق والهواء المرح والزوارق اللاعبة على أكف الماء والنواتية في آخر هذه الجوقة الكونية يصبحون ويهتفون ويقطلون ويجدرون . فمن رأهم في هذه الضجة لم يشك لحظة في أنهم أبناء أولئك الأجداد البهاليل الذين غلب عليهم غزل الحياة فغلبوا عبادة ايزيس « الربة الأخرى » على كل عبادة في الإقليم .

وكنا كلما اقترب الموكب الضاحك من جيزة المعبد بدا لنا منه منظر عجب : هنا شعب يطير حول السرور طيران الفراش حول النور ، وهننا معابد تسكن فيها حركات النفس وتركم فيها نسمات الحياة . وهذه المعابد تقipض ذلك الشعب وعلى خلاف سنته وسنته ومن واد غير واديه الذي يهيم فيه ، فكيف مع هذا كانت معابده التي يذكر فيها رب ويعكس عليها ظل العالم في نظره ويشكر لديها ما يلقاه من أمور دنياه وحظوظ حياته ؟ أليس هذا من التناقض الحقيق بالعجب ؟ أليس هذا الشعب المستبشر قد كان أولى بغير هذه المعابد الكاسفة الواجهة ؟

أما التناقض فلا شك أنه ملحوظ لكل ناظر ولكن في ظاهر الأمر لا في باطنه . فالحقيقة التي يهتمي إليها المتأمل أن هذه المعابد خلقت لهذا الشعب وأن هذه الجحامة لازمة لتلك الطلاقة وإن الشعب الذي يملك حسه السرور ويسهل استخفافه للطرب وانتقاله إلى المجانة ليس يصلح له معبد فيه أثر من الطرب والبهجة ، وليس ينطلقه من عالم اللهو إلى العالم الإلهي منظر عليه مسحة من الطلاوة والبشاشة . فلا بد له إذن من جحامة تخيم حوله على كل شيء حتى ينبع إلى مقام الخشوع والضراعة ولا بد أن ينسى كل ما يذكره بالهزل والخفة ساعة يغشى محراب العبادة ، كالطفل اللعوب لا تعلمه أن يهابك ويتحمّل التأديب منك باللعب معه والتطلق في

كلامك له وإنما يتعلم ذلك بالاحتياز والجذب أو بالقطوب والجفوة .

من مثل هذا جاءت الصرامة البدية على معابد المصريين وتطرقت الشدة إلى شعائرهم الدينية وبلغ من حاجتهم أو من رغبتهم فيما يذكر بالحزن ساعة الصفو والرغد أنهم كانوا إذا اجتمعوا في لائمه وظهر السرور على وجوههم وأخذوا في الرقص والمعاشرة وأمعنوا في القصف والمسامرة خرج عليهم العبيد بصورة جثة محنطة في ناووسها فمروا بها بين الموائد وعرضوها على الضيوف والندماء لينظروا إليها ويعتبروا بها ويذكروا مصير ما هم فيه من نعيم زائل ولذة عاجلة .

ولا يفوتنا أن نقول إن المصري إذا سر فإنما يملأ السرور حسه ولا يغمز نفسه ، فهو لا يتألف السروز الصامت القرير ولا يعرف إلا التهليل والابتهاج أو السكون والخواء . فلا تسر نفسه وجسمه ساكن ولا يسكن جسمه وأمامه محرك للسرور أو مذكر به ، وكيف يطيق من كان هذا طبعه أن يجمع بين التعبيد وشيء من بوادر الصفو وبسائل الحياة في أماكن عبادته ومناسك دينه ؟ ثم إنك إن أردت أن ترد المصري إلى طبعه وترى حقيقة المناسبة بينه وبين معابده فانظر إليه حين يفرغ من سروره الذي يستحوذ على حواسه ويستخف أعضاء جسمه ، فإنك تراه واجماً مقفر النفس بادي الظلمة هامد العاطفة ويذكرك أول شيء بالعبد المصري القديم الذي تستغربه ونعجب أن يكون محل صلاته وباب دنياه الآخرة . فإذا هو هو فيما يغيم على ظاهره من الكآبة والخوف ويرين على باطنها من الظلم والتسليم .

ولنعلم أن المعبد المصري في العصور الأولى هو قرين المقبرة وصنو الموت ودخل العالٰم الأخير ، ثم لنعلم بعد أن الموت عند قدماء المصريين

هو هجعة الحس إلى حين وراحة الجسم إلى أجل ثم تعود الروح إلى هذا الجسد الأول كما كانت قبل بعثها من عالم الأموات .

ومرادنا بذلك أن نقول : إن الجسد جزء من الإنسان لم يكن يستغني عنه في هذه الحياة ولا فيها بعدها ولا يجوز أن يهمل في حالة من الحالات أبداً . فما كانت تعرف للنفس حياة بغير هذا الجسد ولا كان يفهم لها سكون أو حركة بغير سكون الجسد أو حركته ، فإذا أرادوا أن يحملوا النفس على الخشوع والتطامن فسبيلهم أن يتقدموا إلى ذلك باستئثار الحس واحاطة الأعضاء بما يكفي من نشاطها ويغفل عن حراكتها وينسيها أبداً مرتختنات الحياة وأبعد موحيات الطرب ، وأن يدخلوا العابد المصلي في برزخ بين الحياة والموت وجسر بين الدار والقبر . . . وما ذاك إلا الهيكل القديم كما بناه المصريون لأنفسهم أو كما بنته لهم الطبيعة التي لا تخطئها ها هندسة ، ولو بنت بأيدي الخاطئين .

\*\*\*

في جزيرة بيلاق نماذج شتى لهذه العابد بل هي كلها على هذا النموذج ما خلا استثناء واحداً غريباً بين جميع آثار مصر : وهو « الجوسق » ، أو سرير فرعون ، أو معبد طراجان ، الذي لم يتم بناؤه ولن يتم أبداً .

هذا الجوسق مزيج من الفن الإغريقي والفن المصري يغلب فيه الأول على الثاني أو لعله يظهر كذلك لمن يراه لأنه لم يزل ناقصاً من الوجهة المصرية ، فلم تسور حوله الأسوار ولم تنقش عليه النقوش ولم يصبح بصبغة من الدين تلحوظه بطريقة المصريين . فقام في تلك الجزيرة الفريدة المعزولة فريداً معزولاً قليلاً المجامل والمناجي بين أطلاها المخرابة

ومحاريبها المحجبة ، يخيل اليك وأنت تنظر اليه أنه قد تنحى جانبًا من بينها ليخلو بنفسه ويستبيح لقلبه المشوق ما لا يباح في شرع رفقته . وقد يجول في روحك وأنت تدنو منه وتدور حوله أنه كان ينتظر زيارتك ويكسر الجفن نحوك . وكأنما لقيت منه تحية التهليل جواباً وصادفت عنده ارتياحاً . أما المعابد الأخرى فقد وقعت منها التحية على صخرة لا تلين ووقفت مشيحة لا تسخو باشارة ولا تحفل لك بعقدم .. !

يقول روبرت هايسنر في كتابه سحر مصر وهو يذكر الجوسق :

« ما ذهبت إلى الجزيرة إلا بدر خاطري اسم الشاعر شلي ولا أدرى لم ؟ فليس لدى من سبب خاص أجمع به بين شلي وبيلاق . ولكنني كلما نظرت إلى تلك الملاحة النسيمية المفاضة على الصخر وذلك الهندام الرشيق والجمال الشاحب الشجي الذي لا يخلو من رونق الربيع الندي ولحواته النرجسية وسحره البهيج ، وكلما لاحت تلك الطلاوة الاغريقية التي امتدت بها يد يونان الصناع من « اتيكا » إلى التوبه ذكرت شلي . نعم ذكرت شلي الفتى الذي غاص في البركة الصافية وغاص ثم غاص حتى خيل إلى الواقفين بالشط أنه غاب مغيب الأبد عن شمس النهار . شلي الشاعر المفعم بسكرة النغم الذي كان هو نفسه مثالاً حياً لما تغنى به من الحنين المجهول إلى شيء وراء الأفق ، بعيد من فلك الحزن » .

والذين عرفوا شلي من زوار هذه الجزيرة يعرفون صدق هذه المقارنة  
ولا يستغربون المشابهة بين الشاعر الحالم وسرير فرعون !

\*\*\*

وخرجت من بيتي صبيحة ذلك اليوم في جو من ذكريات التاريخ ،  
وقرأت ليلتها أوصافاً لما سأراه في كتابات المؤرخين من مختلف العصور ،

وانحدرت على درج الزمان من « سترابو » الى كهان ولوتي وهايشنز ، وكلهم - إلا واحداً أو اثنين منهم - قد عبروا الباب وقطعوا المرحلة وحلوا بساحة الماضي التي حلت بها أعمار تلك الأطلال .

وخير ما يصنع الإنسان حين يعتزم الورود على بقايا عصر مضى أن يستملي وصفها من شهدوها ثم زالوا عنها وخلفوها ما كتبوا فيها آثراً بعد عين . فإنه حينئذ يرى الأثر مضاعفاً ويستقطر منه روح القدم حالصاً ويبني لنفسه الى جانب ما يشهد بعيته آثراً ثانياً بل آثاراً كثاراً . يقول : هذا بناء باق فأين اليوم بناته ؟ ثم يبني فيقول : وهؤلاء واصفون شهدوه وعجبوا منه واستهولوا ما بينهم وبينه من القدم فأين هم الآن ؟ فيدرك غور هذا القرار ويقتضي مسافة هذا العالم ويشفت صباية العبرة منه ويستمتع في لحظة بخير ما في هذا الموقف من عبرة غالبة . وهو أن يعيش كما يعيش الخالدون في عدة أزمان .

\* \* \*

وصعدنا الى قمة الحرم الذي كانت أرضه حراماً على غير الكهان والخدم . صعدنا الى القمة الناجية في وسط اللجة الطامية ونظرنا الى المكان الذي كنا نرى فيه الجزيرة ومعابدها فاذا هو كله تحت الماء . . . . .  
تحت الماء حجر التلاوة ومحاريب الصلاة ، تحت الماء معبد إيزيس ومبئث أوزيريس ومولد هوروس وجمع الأرباب الذي ضم ثانية وأربعين إلهًا في صعيد واحد ، تحت الماء ما أنجب الفن ورفعت القدرة وخلقت الروح وأئل العلم وصان الزمان من ميراث عهد بعيد ، تحت الماء سر مطوي ما كان بالعلن يوم أن كان فوق الماء . وتحت الماء صور شتى للنيل وهو يبسط يديه بالهدايا والأرزاق - غابت هذه أيضاً تحت الماء وحل النيل الحسي في

أماكنها فاستغنى عن الصور والرموز . . . !

وأيقنا ونحن نقلب الطرف بين الماء والسماء أننا نشهد حشرجة إله غريق يلفظ الروح في غير عنف ولا وجع . فزاد المكان شجعوا على شجو ، وكاد يطغى الحزن على الشمس الضاحكة والموج الراقص والهواء الممراح فيدرجها كلها في كفن من الوجه . ولكن الترجمان جزاه الله وساحمه أنقذ الناس . . . . وقام يصفق بيديه لأصحابه السائرين فالتفتوا إليه وتحلقوا حوله وأنصتوا إليه يصغون إلى قصته التي ألقاها في هذا المكان خمسين مرة أو ستين . وأعاد وكرر وأطال وأوجز وأصاب وأخطأ وأضحك وأبكى ، إلى أن قال بأبلغ ما يستطيع من الأسى « وهذه خاتمة هذا التاريخ الطويل ! »

وكان معي على قمة البرج شيخ نسوى عرفه في الطريق فقال لي : « إنك مصرى فلا شك يحزنك هذا الختام الأليم ويعز عليك هذا المجد الآفل ». .

قلت : لا شك ولكن ما الحيلة ؟ وأشارت إلى الحزان الذى جنى هذه الجناية ثم أردت أن أريه وجه التأسي الذى أراه فقلت له مستضحكاً :

أو ليس للنيل كل ما قرب المصريون من القرابين وضحاوا به من الضحايا ؟ فهنيئاً إذاً للنيل . . . هنيئاً للنيل « السعيد ! » هذا القرابان الجدید .



## توت عنخ آمون ينتقم !<sup>(١)</sup>

جاءتنا أخبار انتقام الملك توت من أوربا لا من مصر . وبالغ العياوفون والمتكهنون في التخويف من صولة مليكنا النازل عن عرشه الثاوي في غيابة رسمه الذي تركه وزراؤه وتفرق عنه جنده وضاع في التراب كل مكان في أيام ملكه من علة وسطوة . فإذا هو بعد ثلاثة آلاف سنة ونيف من موته أقوى مما كان حيأ ، وإذا هو البعوضة التي قتلت كارنارفون والطاعون الذي طعن جاي جولد والسكتة التي أودت بعالم الأشعة المشهور والوسواس الذي داخل حفار « بيان الملوك » فصيره ضحكة للعالمين . . . وحدثونا عن كثير غير ذلك مما نزل بناقل الجث وفاتحي قبور الموتى من الطوفانات والحرائق والنكبات والبواشق فإذا الفراعنة أتعجبة من العجائب لا هم من الآدميين ولا هم من الآلهة الأقدمين لأنهم قوم يملكون في عالم الموت ما لم يملكون في عالم الحياة ويسيرون الطبيعة من ، حضيض الحفائر والقبور وما كان لهم عليها من سلطان وهم على عروشهم يصرفون الأمر بالسحر والبأس والخيلة أجمعين . . . !

وقال حكيم هندي إن الفراعنة يبطشون بطراف قبورهم هذه البطشات بقوة « اليوجا » التي ركبها الله في الجهاز العصبي وجعلها وديعة

(١) البلاغ ٣ مارس سنة ١٩٢٤ .

فيه تدخر وتخزن بعد هلاك صاحبها بآلاف السنين . ونعني على الأوربيين جهلهم بهذه القوة واجتراءهم على غصبها وهم عزل من قوة مثلها لما بهم من فقر في الروح واضطراب في الأعصاب .

فما هذا اليوجا وما هذا البطش الذي يزعمونه لأرواح الفراعنة وماذا براء هذه الميتات من الأسرار ، وهل لها من علة غير ما نعرف من علل الموت الجاري على جميع الناس ??

أما الرأي الصحيح فيما نعتقد فهو أن موت هؤلاء ومن سبقهم من المنقين في الآثار لا يختلف عن موت الآخرين في شيء ، وليس في كل ما رووا عنهم منحوادث التي من هذا القبيل حادثة واحدة تخرج بنا عن سن الطبيعة وتلجهنا إلى سبب من عالم السحر والطلاسم . فما أخذ علماء الآثار وطلابها عهداً عن الموت أن لا يقترب منهم وهم يستغلون بالحفر والتنقيب حتى يقال ( إذا ماتوا وهم يجرون وينقبون ) أن الذي أصابهم موت غريب ليس كالموت الدارج المعروف . ولا كان الذين قضوا منهم كل من قضى منبني آدم في مصر وأوربا من الباحثين والمنقين حتى يقال إن التنقيب في الآثار هو وحده جريمة يعاقب عليها بالهلاك وأما غيره من التنقيبات فحلال مباح لا خوف فيه ولا عقاب . فلا حاجة إلى الفرض والأوهام وليس في الأمر من خفاء ولا غرابة ، ولو أننا حصرنا الوفيات في الدنيا من لدن عرف قبر « توت عنخ آمون » إلى اليوم لأمكننا أن نستخرج منها أوهاماً كثيرة ونعزز بها أو بعضها فروضاً لا تخطر الآن على البال ولسقنا منها أدلة على أشياء أوضحت وأقرب إلى الإقناع واسترءاع النظر مما يساق عن صرعى الملك توت وغيره من الموتى المتهمين بجنائيات القتل وسلب العقل والكياسة !!

ولكن يجب أن نفهم مع هذا أن الذين يبحثون هذه المباحث وينحوضون في هذه المجاهم ليسوا على بكرة أبيهم من البله الغافلين أو من الدجالين المنافقين : لا ! ليس كل أولئك من يقلدون مالا يعتقدون أو من يعتقدون اعتقادهم جزافاً ويختلقون الأوهام اختلافاً . فإن منهم الفضلاء الذين لا شك في طهارة نفوسهم ورجاحة عقولهم ، ومنهم العلماء الذين تبني على تحقيقاتهم في العلوم قواعد لا يعترضها الوهن ونتائج تلمسها الأيدي واحتراكات تداولها كل يوم . ولا يعزب عن بالنا أن الميدان الذي يحومون في نواحيه ميدان واسع رغيب لا يقبل الحصر ولا يخضع للحتم والتحكم ، وليس من المستطاع إيقاده آخر الدهر في وجوه المغامرين من طلاب المعرفة لأنه ميدان السؤال عن اللغز الأكبر لغز الإنسان والكون . فلا النفي الجازم فيه بمأمون ولا اليقين الحق فيه بيسور ولا التعب الذي ينال الضاريين في ارجائه بضائع . وقصاراً بين يديه أن تطيل الصبر وتقنع التحiz وتوقن أن هناك شيئاً يبحث عنه وأن الوسائل إلى ذلك الشيء كثيرة لا تزال تعالج وتهذب حتى تتهيأ للغاية ويتيسر الفصل بها بين الزيف وال الصحيح .

والعلم نعم المذهب لهذه المباحث . فهو سيفيدها ولا يضرها ويزيد الرغبة في استكناهاها ولا ينقصها . ولقد استفادت إلى الآن فوائد جمة من تقدم التاريخ وحده فضلاً عن تقدم العلوم الطبيعية وتوافر مواد المقارنات بين اللغات والأديان ، فقد كان طلاب علم الغيب وأسرار القوى الطبيعية في القرون الوسطى يحسبون أن الأقدمين قد عرفوا من كنه الغيوب ما لم نعرف واحتربوا الحجب ووصلوا إلى خالق الكون بالذات فاستمدوا منه القوة على قلب النومايس وتسخير العناصر وتغيير مجرى

الحوادث بحروف يتلونها وصلوات يرتلونها ، فأصبحوا بذلك من أصحاب الخوارق والمعجزات وجعلوا الكشف فناً يدرسه المريدون والتائه رياضة يمارسها التلاميذ . وكان أصحاب هذه الدعوات إذا سئلوا أين ذهبت هذه الأسرار والكرامات قالوا هي في أسفار الهند القديمة أو أدراج الهياكل المصرية أو مأثورات الفرس والكلدان وأمم أخرى من القرون البائدة ، وزعموا أن بين الأحياء من ورث هذه العلوم عن أهلها وضن بها على غير مستحقها . فلما ظهرت أسرار الهند ومصر وفارس والعراق القديم واحدة بعد أخرى وفسرت كتبهم وعرفت عقائدهم وبيان الناس عجزهم عن سبر الحقائق وحيرتهم التي تشبه حيرتنا في أصول المسائل وإقرارهم بالجهل على أنفسهم بعثت الدعاة بتلك الدعوة القديمة وبهتوا وعظّم عليهم الأمر فتضعضعوا . ولكنهم كابر واولم يذعنوا للخيبة بعد ما تأصل في نفوسهم ورسخ في أخلاقهم من الآمال والعقائد ، فجعلوا يتأتون الكلام ويحيطون على الأمم العربية في القدم التي لا تزال مشهورة بالسحر والعبادة ، ثم استقرروا بعلوم الغيب ومعجزات الرياضة الروحية في بلاد التبت وحصروا ميراثها في الموبidan الأعظم أو « اللاما » ومن اجتباهم من اتباعه . وكان هذا عزاء لهم وظل كذلك إلى أن فتح الانجليز بلاد التبت واجتاحتها حملة صغيرة من جيش الهند منذ عشرين سنة فاندك هذا الملجأ الأخير وانكشفت للناس دخيلة السحر المزعوم . قال أحد هؤلاء المؤمنين بالسحر القديم للشاعر البلجيكي الكبير موريس مترلنك : « إن هؤلاء القوم لا يدركون ما يصنعون ! إنهم يستهدفون لبلاء لا قبل لهم به . . . وسيجدون أمامهم الحول الذي يسحق مائة الف رجل وفيه كما يسحق الفأر الميت ، وستكون أمور لم تسمع بها أذن بشر ولن يستطيعوا وصولاً إلى ذلك البيت الأمين » .

ثم انظر ماذا حدث بعد هذا الإنذار كما ورد في كتاب متلنك  
« السر الأكبر » قال :

« . . . وبعد مفاوضات سياسية طويلة وضج منها عجز الصينيين وغباءهم وسخف عقولهم وسوء نيتهم وأسفرت عن حيل صبيةانية من جانب زمرة الموابنة واختلفت فيهم الظنون أيا إخلاف ، تقدمت كتيبة الكرنل يونجهسباند - ومعظمها من قبائل الشيخ والجوركا - لافتتاح البلاد . وكان على المهاجمين في تلك البلاد الكالحة فوق تلك السفوح المكللة بالثلوج بين تلك البطاح القاحلة الخراب أن يقتسموا مصاعب لا تطاق ويختاروا دروباً ضيقه يكفي لصد المغيرين عليها ثلاثة من المقاتلية لو وجدت من يحسن قيادتها ، فمضت الكتيبة تلقاها جماعات من جنود الوبذان الأعظم على جانب عظيم من الشجاعة ولكن تنقصهم الدربة والمهارة ، وكانوا على أشد ما يكون من الغيرة والحمية الدينية التي بشها فيهم الكهان بآفاق أو أعلىهم من الدعوات وحاطوهم به من الصلوات ، ولكن لا سلاح لهم غير البنادق العتيقة والمدافع الرديئة . ثم اقتربت الكتيبة الانجليزية من « الحسا » فراح الموابنة القاطنو يصبون عليها لعناتهم خمسة أيام متواليات ويرمونها بقذائف الصلوات وبيتهلون إلى الله أن ينصرهم على المغيرين والله لا يحيب . وفي اليوم التاسع من شهر أغسطس دخل الكرنل يونجهسباند عاصمة التبت عنوة واحتل قدس القدس بيت الله المطهر وكعبة الحبر الأعظم « البوتala » . أما الناسوت الثالث عشر للذات الإلهية والحر الأعظم للديانة البوذية والأب الروحي لستمائة مليون من الأرواح البشرية فماذا صنع ؟ فـ من بيته المطهر في جبن مخجل وعجلة مخزية » .

ولم تكن بلاد التبت أول بلاد فتحها الغرباء فاعتذروا على شعائرها وأباحوا ذمارها وسخروا من آهتها وكهانها . فإن ما حدث في التبت قد حدث مثله مراراً . في مصر والهند وفلسطين بل في كل بلاد قديمة أو حديثة فيما سمعنا أن قوة من تلك القوى الخفية شمرت للنضج عن أوطانها والشأن من أهانوا أحياها وأقلقوها مضاجع أمواتها واضعفوا اليقين بأربابها . أو سمعنا من هذه الأقاويل مالا يقبله عقل ولا يقوم على صحته برهان ، فإن كانت القوى التي يقولون عنها تغافر على قبر أعظم من غيرتها على قطر كامل بكل ما فيه من قبور ومدائن ومن موته وأحياء فذلك آخر يحتاج إلى تفسير .

\*\*\*

أما اليوجا التي ذكرها الحكيم الهندي فمعناها الاتصال - أي اتصال الذات الشخصية بالذات الكونية - وهي مظهر قوة الخلق في الإنسان وهذه إحدى قواه الثلاث في عرف المتصوفة المحدثين ، وهي قوة الإرادة وقوة المعرفة وقوة الخلق أو العمل .

والمتصوفة يقولون إن الفكر الإنساني - وهو نفحة من الفكر الإلهي - قادر على أن يحصر نفسه في غرض من الأغراض فيخلق لصاحبه القدرة أو الملكة التي يريدها ، وفي وسع الإنسان بمحارسة « اليوجا » أو الاتصال أي بالرياضة الروحية أن يذكر ما مر به في آلف السنين الأولى ويستعيد أعماره الكثيرة على هذه الأرض فيشرف على الماضي كله ويدرك ما لا يدركه الذين حجبتهم عن الحقائق كثافة المادة . ذلك أن الإنسان يعيش على هذه الأرض مراراً ويموت مراراً والروح الإلهية فيه باقية تخليع ثوباً وتلبس ثوباً أوسع منه كلما ارتفعت درجة بعد درجة في معارج

الاستكمال . فهي كالطفل الذي يبدل الأثواب حيناً بعد حين كلما طال جسمه وقصر عنه ثوبه . ولا يزال الإنسان في ولادة وحياة وموت حتى يصل بواسطة « كارما » أي الفعل والانفعال المستمرين في أدوار الحياة المتسلسلة إلى مرتبة الكمال الروحي . فلا تعود به حاجة إلى التجسد ولن يضيره أو يتسلط عليه حكم الجسد اذا هو لبسه بعد ذلك باختياره ، لأنه قد نسخ آية المادية وصفى المادة التي أعطيها فاستتصفى منها قوة روحية على قدره وأبطل ما فيها من القيود المعرقلة لحركات الروح .

والمتصوفة يذهبون إلى أبعد من هذا كثيراً في وصف العوالم التي يجوز بها الإنسان والأجساد التي يلبسها وينضيها ويشهبون في بيان الحكمة المقصودة من هذا التناصح الذي تجرب به روحه في حلقات الخلق مبتدئة بالمادة الغليظة ومتنهية بالذات الإلهية . وأقوى ما يوجه إليهم من الاعتراض على أقوالهم في هذا الموضوع سؤال من يسألونهم : كيف يؤثر الروح في الجسم أو كيف يؤثر الجسم في الروح وكلاهما من جوهر غير جوهر الآخر ؟؟ أيؤثر الروح في الجسم أم يؤثر الجسم في الروح أم لا يؤثر أحدهما في الآخر ؟ فإن كان نعم فيماذا وكيف ؟ وإن كان لا فما جدوى هذا الامتزاج المضني الذي هو منته - لا محالة - إلى افتراق يذر كلاً منها على ما كان عليه قبل الامتزاج ؟ على أن أسئلة هؤلاء السائلين لا تصلح إلا للاعتراض على الذين يعتقدون أن المادة غير الروح في العنصر أما الذين يقولون ان الروح والمادة من عنصر واحد على كيفيات متغيرة ودرجات متفاوتة كتفاوت الكثافة والحركة في الأجسام فليس عليهم من بأس من ذلك الاعتراض .

ولكننا نمسك عن الاسترسال ونجيل القارئ على كتبهم ومجلاتهم

التي نشطت في هذه الأيام وتكتاثر المقبولون على مطالعتها والتأمل فيها بعد الحرب الكبرى . ونجزئيء بآن نقول : إن امراً واحداً من هذه الأمور لا شك فيه البتة . وهو أن الإنسان ابن هذا الكون باطنه وظاهره على السواء فلن يكون اتصاله به مقصوراً على الحواس الظاهرة ولا على العقل الذي يستقي علمه منها ولن يكون كل علمه محدوداً بما يرد عليه من الخارج لأنه هو أيضاً جزء من الكون الظاهر والباطن وفيه من أصول حقائق الخلق مثل ما في ذلك الكون . فهو قادر على أن يعرف من الحقائق فوق ما يعرف بالحس وهذه القدرة التي لا توجد في الناس كلهم بقدار واحد هي التي يسميه فلاسفة ما وراء الطبيعة « علم الكينونة » أو « الانتلوجي » أي علم ما هو كائن بذاته ( Ontology ) .

والانسان مستودع قوى لا علم لنا الان إلا بالقليل منها . وناهيك بقوة الجهاز العصبي التي شهد منها العجائب في هذه الأيام ويجلى لنا عن أصحابها من قراءة الأفكار ونقل الإحساسات وضبط وظائف الجسد ما يدهش العقول . وما هي هذه القوة ؟ سماها كهرباء أو سماها سحراً أو سماها وحياً وإلهاماً . فأنت وما تشاء ولكن كن على يقين أن العلم لا يعرف من كنه الكهرباء أكثر مما يعرف من كنه السحر والوحى والإلهام . وإنك لن تستهي في هذه المعضلة الأبدية من استفهام إلا إلى استفهام .

ويقول المتصوفة لمن ينكر عليهم الحس الباطن احتجاجاً بما يعرض له من الخطأ والإبهام أحياناً : ألا تضل العين ؟ ألا تغلط الأذن ؟ أفننكر إذن وجود البصر والسمع لأن أداة الحس بهما تخطيء في بعض الأحيان أو في أكثر الأحيان ، والحق أن الخطأ جدير بهذه المعضلة الكبرى فإنها أكبر من أن يطلب فيها صواب كصواب النحل في هندسة خلاياه والعنكبوت في

نسج خيوطه والنمل في تنظيم بيته والإنسان في تصفيف أرقامه !! إن الكون لا حد له ولا مقاييس له من خارجه ، فليعدن الباحث الذي لا يهاب سره ولا يجبن عن مجاهله ول يكن في قلوبنا وعقولنا أجد فخرًا وأشرف قدرًا من يقول لا يعنيه وهو لا يعرف ما يعنيه .



## في معرض الصور<sup>(١)</sup>

لو قلنا إن الحياة بغير الروح الفنية عبث لما قلنا شيئاً جديداً عند الذين خبروا الفنون وتذوقوا معاني الحياة وعرفوا ولو شيئاً قليلاً مما يحب منها وما تستحق أن تعشقها النفوس من أجله . ولكننا نغرب غاية الإغراب في رأي أولئك الذين يعيشون في الدنيا ولا يشعرون ، أو يوجدون ولا يعيشون ، من لهم أبصار ولكن لا ينظرون بها وهم آذان ولكن لا يسمعون بها وهم قلوب ولكن لا يفهون بها . وهم كل ما للناس من حظوظ العيش ومشاهد الدنيا ولكنهم كالغرباء عنها أو كالمحجوبين من النظر إليها بحجاب من تلك الحجب السحرية التي يروون في الأساطير أنها تسلب الناظر نظره فلا يرى ما تحت عينيه ولا يتناول ما بين يديه ، فإن هؤلاء الناس يحسبون الفنون الجميلة نافلة من النوافل التي تغتفر إن شئت كما تغتفر بعض الملاهي التي فيها البعض الناس لذة ولكن الشيء الذي لا يعقل عندهم ولا هو قابل لأن يعقل أن تكون هذه الفنون شيئاً ذا خطورة في حياة أمّة ناهضة !

والحقيقة أن الإنسان لا يحيا الحياة الكاملة إلا إذا أشبع حسه بما يحده به وملأ نفسه من تصور ما تقع عليه الحواس . هذه هي الحياة ؛ وهذه أيضاً هي الروح الفنية التي يحرموا كثيرون وهم قادرون على

( ١ ) من مقال نشر في البلاغ في يوم الاثنين ١٧ مارس سنة ١٩٢٤ .

إيقاظها في نفوسهم لو أتيحت لهم الفرصة المهدية .

وليس من الممكن أن يخلق الناس كافة على مشرب واحد في حب الفن والإعجاب به والالتفات إلى المظاهر الفنية من هذه الحياة ولكن ليس من بعيد الصعب على التذليل أن يراضوا بالتربيه والمران حتى يعتادوا النظر إلى الحياة بهذه العين فينالوا من محسنها وعجبائها القسط الذي تسعه نفوسهم وقرائحهم ويزول عنهم ذلك الاعتقاد القديم الملائم لعصور الظلم والإكراه الذي كان يخيل اليهم هذه الدنيا كأنها سجن لا فكاك منه إلا بإذن من سجانه فهم يصبرون عليه ويعتذرون من جبهم له ولا يخطر لهم أن الأولى بالاعتذار هو اجتواؤهم لذلك السجن وجهلهم بما فيه من سرور يمسكهم بلا قيد لو أفلتوا من تلك القيود . فالآن وقد شغفنا بالحرية وأغلينا اسمها وجعلنا الهاتف لها تكبيرة جديدة في جهادنا لا يحمل بنا أن تكون هذه نظرتنا إلى الدنيا وأن يكون الإكراه أساس علاقتنا بها ، وإنما الذي يحمل بنا أن نفهمه أن قيود الضرورة هي مسبار ما في النفوس من جوهر الحرية الصحيحة كما أن القيود التي تشقّل بها أعضاء البهلوان الماهر هي مسبار مهاراته وقدرته على الخطران والوثب واللعب . أما الوسيلة التي نفهم بها هذه الحقيقة النفيضة فهي الفن الجميل أو الملكة التي يدرك بها الفن الجميل . فانظر إلى بيت الشعر وتصرف الشاعر فيه ! إنه مثل حق لما ينبغي أن تكون عليه الحياة بين قوانين الضرورة وحرية الجمال . فهو قيود شتى من وزن وقافية واطراد وانسجام غير أن الشاعر يعرب عن طلاقة نفس لا حد لها حين يخترق بين كل هذه السدود خطرة اللعب ويطير من فوقها طفرة النشاط ويطير بالخيال في عالم لا قائمة فيه للعقبات والعرaciيل . وهكذا فلتكن الحياة وعلى هذا المعنى فلنفهم ضروراتها وقوانينها . فما الضرورات والقوانين إلا القالب الذي تحصر

فيه الحياة عند صبها وصياغتها ليكون لها حيز محدود في هذا الوجود ولتسلم من العدم المطلق الذي تصير بها الفوضى إليه - وإلا فتصور عالماً لا موانع فيه ولا أثقال ثم انظر ماذا العله يكون ؟؟ إنه لا يكون إلا فضاء بغير فاصل أو هيولى بغير تكوين . . . وسبيلنا بعد إذ عرفنا هذا أن نرزح بقيود الحياة ونخضع لها أو أن نحملها معنا ونتعلم الجري بها كأنها لا تعوقنا عن مرارنا . فأما إن رزحنا بها وخضناها فقد جعلنا القيد هو الغرض والغاية ونسينا بذلك غرض الحياة الأسمى وغايتها القصوى . وأما إن جنحنا إلى الأخرى فلنعلم أن عصا السحر التي تلمس قيود الضرورة فتردها للنفس حلية تزدان بها وتؤمئ إلى الورق الجاثم فإذا هو مطية يخف بها الخاطر إلى أبعد أجواه - هي ملكة الفن الجميل .

والمظنون بين الأكثرين من الناس أن الفنون الجميلة عمل عقيم خال من المنافع المحسوسة . وما نشأ هذا الظن إلا عن جهل بمصادر الأعمال ود الواقع الحركة في النفوس . أما الذي تشبه المشاهدة وتأيده الخبرة فهو أن العامل لا يجود عمله ولا يصدق في صناعته إلا بقدر ما عنده من براعة الحس والتصور التي هي جزء من براعة الفن الجميل . فلا صناعة ولا تجارة ولا زراعة ولا علم ولا عمل من أعمال هذه الحياة يمكن أن يتم على الوجه الأمثل في يد صانع لا ذوق في سليقه للجمالي ولا قدرة له على تناول الأشياء كما تتناولها يد الفنان . وقد كنت أقرأ منذ أيام فصلاً عن ( التلوّن الواقي في الحيوانات ) للعالم الانجليزي راي لانكستر فوجدته يشكر للمصور الامريكي « أبوت ثاير » يبدأ على العلم أسداتها إلى علماء التاريخ الطبيعي بما نبههم إليه من طبائع التلوين والتظليل والتوافق بين الألوان في بعض الطيور ، فقلت في نفسي كم من أمثال هذه الحقائق كان

يسرع للعلماء ظهورها لو رزقوا من حذافة العين الفنية ما رزقه « أبوت ثاير » وزملاؤه في كل فن جميل ، وكم من دقائق في الصناعات النافعة كانت تبرز للمخترعين لو طبعوا على دقة الحس التي طبع عليها رجال الفنون !!! على أن فضل الملكة الفنية على كل فرع من فروع العلوم والصناعات أوضح من أن يزيده الإيضاح .

## الصحف

سطور ومقالات وخطب كتبتها الآنسة « مي » ونشر الجانب الأكبر منها في الصحف والمجلات بمصر وسوريا ثم جمعت في مجلد واحد فهو هذا الكتاب الموسوم باسم الصحائف .

والآنسة « مي » كاتبة مطبوعة . ولك أن تسألني كيف تعرف ذلك ؟ فأقول لك إن علامة الكاتب المطبوع أن يكتب ما يوافق طبعه غير متوجه فيه المحاكاة لغيره . وهذا هو شأن الآنسة « مي » في جميع ما تكتب . فان كنت من المولعين بالتعريفات وأردت أن تضع لها تعريفاً مانعاً كما يقول المناطقة ليظهر لك التمايز بين الكاتبة وما تكتب من هذا التعريف فاعلم أن « مي » هي آنسة شرقية سورية المنبت تعيش في مصر ذكية الفؤاد مهذبة الفكر مطلعة على أداب الغرب لطيفة الشعور علية بسنة الحياة » ثم احفظ هذا التعريف وافتح أي كتاب من كتبها على أي صفحة من صفحاته عند أي سطر من سطوره لا تجد إلا ما يطابق تعريفك ويافق القول المنتظر من يكون على هذه الصفة . . . ولعمري أنها لطريقة طريقة في تمييز الكاتبين ! ولكن للآنسة « مي » الفضل في إيمانها إلى الذهن لوضوح مواهيبها وظهور خصائصها بين كتاب كثرين لن تستطيع لأكثرهم تعريفاً ولو جهدت غاية الجهد .

ومن الكاتبات من يلبسن عليك الأمر اذا قرأت لهن فيخيل اليك

من روح كتابتهن أنها كتابة رجال لا كتابة نساء ؛ أو أنها قد تنسب إلى جنس من الجنسين بلا فارق في النسبتين . أما الآنسة « مسي » فبنت جنسها البارزة بموهبه وهي مثل صالح من أحسن أمثلته وعنوان عال من أصدق عنوانيه .

فالرجال والنساء يفترقون في أشياء ويلتقون في أشياء ولكنك اذا أردت أن تفرق الجنسين وتخص كلا منها بأحص صفاتيه فالراجح أن تكون صفة الرجال العامة الجهد وعده وصفة النساء العامة العطف وما يناسبه . فهذا العطف هو أخص ما خصت به كاتبتنا النابغة وأبين ما يبين لك من جملة آرائها في الناس والكتب والأفكار ، وهو النعمة التي تسbigها على كل ما تتناوله من الموضوعات وتطرقه من المباحث فتلتفها في شملة حية وثيرة من الرفق والسماحة . فلا عصبية ولا خصومة ولا إلحاح في رأي من الآراء . بل هنالك غصن الزيتون مرفوع للجميع ورابة السلام مرفقة في كل مكان ، والمخالف له من التحيه واللحظوة مثل ما للموافق أو هي ابتسامة واحدة يظفر بها المخطيء كما يظفر بها المصيب ، لأن للمخطيء حقاً في أن يخطيء كما أن للمصيب الحق في أن يصيب . . . وهذا ترى الآنسة تفسح للقديم مكانه وتعزل للجمود حصته ولو أنها تعطيك بما تكتب قدوة ناطقة باختيار الجديد واطراح الجمود .

وهي تشدق على القديم من معول الهدم فتقول لنا إن الهدم في عالم المعنى جهد لا تلتجئ إليه الضرورة لأنك « في عالم المحسوس تهدم أولاً ثم تُشيد . أما في عالم المعنى فالهدم يتم إذا شئت وأنت تبني » ونحن نقرأ لها هذا الرأي ونرى مصداقه من خلال أقوالها فلا نعجب من إشراقها هذا على القديم لأنه لون من ألوان عطفها ، ولا ننكر عليها كراهة الغبار الذي

تثيره المعاول ونفورها من الجلبة التي تصك بها الآذان .

بهذه الروح الرؤوم جعلت « مي » مباحثها كلها سمراً مؤنساً وصیرت الدنيا كلها غرفة استقبال لا يصادف فيها الحس ما يصدمه ويزعجه ، أو هي صورتها متحفأً جميلاً منضوداً لا تخلو زاوية من زواياه من لباقة الفن وجودة الصنعة . فإن كان للمنظر من مناظر الدنيا حسنة ورواء ففيها الكفاية وعليها مزيد من مهارة التنسيق وبراعة الترتيب تجود به الآنسة من عندها . وإن لم يكن له هذا النصيب من الحسن والرواء فلن يحرم في المتحف المكان الممهد ولا الإطار المحلي ولكنه ينالها وعليها مزيد من مهارة التنسيق وبراعة الترتيب أيضاً : غطاء موسي ثمين !

وكن من شئت من أصحاب الآراء الشديدة أو الرقيقة ، الشاذة أو المطردة ، السابقة أو المتخلفة ، ثم اقرأ كتابة الآنسة « مي » لا تجد فيها ما يغضبك أو تظن أنه مناقضة مصوبية اليك في هوئ نفسك ومنزع فكرك . ولتكن لك رأيك في أسلوب الكتابة أو نمط التفكير أو صيغة التعبير فما من كاتب إلا وللناس في أسلوبه وتفكيره وصيغ تعبيه آراء لا تتفق . أما الإنسان في « مي » - ذلك الكائن الشاعر الكامن وراء الكاتب منها والمفكر والمعبر - فلا يسع الآراء المتفرقة إلا أن تتفق فيه وتصافحه مصافحة السلام والكرامة .

\* \* \*

قرأت فيها قرأت من هذه الصحائف مقالة « الدكتور شميم شاعر » فتبسمت وأنا أقرأها لأنني تذكرت نكتة للمرحوم صبري باشارتها الآنسة

لنا في صدد الكلام على شعر الدكتور شميميل . ومعرض النكتة أن الطيب والشاعر اجتماعرة في مجلسها الزاهر الذي تستقبل فيه الزائرين كل ثلاثة وتحري فيه المساجلة الممتعة في الأدب والعلم والفكاهة . فجعل الطيب ينشد الشاعر من شعره الإلحادي الذي يعرفه قراء المعاطس وهذا ساكت كالمصغي المتجلد لا يبدي رأياً حتى فرغ الطيب من إنشاده وسأله ما قولك ؟ فالتفت صبري باشا كأنه قد أدى كل ما عليه من الصبر وقال له :

« هذا كفر أم شعر ؟ فإن زعمته كفراً فهو كفر بلا مراء . . . أما أنه شعر فلا يا صاحبي ! لا » ولا تسل عن سخط الدكتور ورطانته الأعجمية بعد هذا الجواب !

ولكني قرأت فيما روتـه الآنسة من نظم الشـمـيل شـعـراً هو شـعـرـ ليس بالـكـفـرـ لـاـ كـذـلـكـ الـكـفـرـ الـذـيـ لـيـسـ بـالـشـعـرـ . فـعـلـمـتـ أـنـ قـدـ ظـلـمـ شـاعـرـيـتهـ كـمـاـ ظـلـمـ سـائـرـ الشـعـراءـ . لـأـنـ مـنـ يـسـتـطـيـعـ أـنـ يـقـولـ مـنـ بـعـضـ نـظـمـهـ :

حـبـذـاـ زـهـرـ الرـبـىـ مـنـ كـلـ صـافـ وـخـضـبـ  
مـثـلـ فـجـرـ مـسـطـيرـ أوـ كـأـفـقـ قـدـ تـلـهـبـ  
يـتـهـادـيـ فـيـ نـسـيمـ كـتـهـادـيـ الطـفـلـ يـلـعـبـ  
وـالـنـدـىـ مـنـ فـوـقـهـ حـيـرـ انـ كـالـدـمـعـ تـصـعـبـ  
قـلـقـ مـاـ يـعـانـيـ قـلـقـ الـقـلـبـ المـعـدـبـ

من يـسـتـطـيـعـ أـنـ يـضـربـ عـلـىـ هـذـاـ الـوـتـرـ وـلـوـ مـرـةـ وـاحـدـةـ فيـ حـيـاتـهـ قدـ  
كانـ قـادـرـاـ وـلـاـ شـكـ أـنـ يـعـيـدـ النـغـمـةـ مـرـارـاـ وـأـنـ يـكـونـ أـشـعـرـ مـاـ كـانـ لـوـ رـاضـ  
قـرـيـحـتـهـ عـلـىـ مـعـانـيـ الشـعـرـ وـعـبـارـاتـهـ ؛ لـوـلـاـ شـدـةـ تـعـصـبـهـ لـلـعـلـمـ .

ولقد كان الدكتور يقول بالحرف « فضونا من غلبتكم يا أدباتية ، يا أولاد الكلب ! » وتقول الآنسة مي « كان للأدباء أن يسألوه : قلمك يقول إننا أبناء القرد وصوتك يقول إننا أبناء الكلب فأي الوجيهين جدنا ؟ » وما برحت حتى ثأرت منه للشعراء واستطاعت أن تقول إنه هو مثلهم شاعر . . . . ؟

إلا أنها بالغت في الأخذ بالثأر فجعلته فيلسوفاً أيضاً ؛ و« الدكتور شميل لا يريد أن يلقب بهذا اللقب العظيم وينفي الفلسفة عن نفسه بحدة تكاد تكون غضباً . فهو فيلسوف على رغم منه » أما أنا فلا أحب أن أمضي في الانتقام إلى هذا الحد ولا أريد أن يظهر لنا موليير آخر فيجعل الدكتور بطلاً جديداً في رواية يكون عنوانها « فيلسوف على الرغم منه » كرواية « الطبيب على رغم منه » ! وأتشفع لطبيينا عند الآنسة فأبرئه من تهمة الفلسفة كما برأ نفسه منها . وكيف يكون فيلسوفاً من يرى أن مذهب دارون قد فرض مغالق الوجود وأبطل الحدس في الغازه ومسائله ونقض ما تقدم وما تأخر من مذاهب الفلسفه وقطع بحكمه الفاصل قوله كل خطيب ؟ على أنني لست أرحم من الآنسة » مي « كما أريد أن أزعم . . . لأنني سأقول إن الدكتور شميل متدين ! نعم متدين شديد التدين بدليل حماسته في الإلحاد واشغاله به طول حياته ، ولا يكون الإلحاد شغلاً شاغلاً وحماسة متقدة إلا إذا مازجته روح الدين ؛ أو كانت فيه على الأقل أثارة منه .

\* \* \*

وقرأت مقالة « ميكلانجلو » مجدد المدرسة الأنثانية التي كانت « غايتها إظهار الجسد الإنساني فأدت بأعظم التأثير وكان إتقانها المتأهي

أس عظمتها الفنية » فهي التي أنشئت الفنون بعد أن سرى المسرح إليها فأضحت سقية موهونة في أيام الأضمحلال وصار المثل الأعلى للجمال مشوياً باصرار الداء وهزال الضعف ، ودرج المصورون على ذلك حتى كانت أيام النهضة فجددت مدرسة فلورنسة من شباب الفن المحاضر وظهرت تماثيل ميكلانجلو « تمثيل القدرة والعز على أبدع منوال وترسم الشجاعة وقوة الإرادة وعلو المهمة . ولકأنك أمام تماثيل هذا الجبار تستحضر وجوه الأبطال من البشر المتقدمين يوم كانوا يهبطون من أعلى الجبال فيقضون على أعدائهم بلطمة ويخنقون الأسود دعاية في أحضانهم . فإذا كانت أثينا الوطن الأول للجمال وكانت شجرة الفن قد خيمت أول مرة تحت سمائها الصافية - كما قال هيبيوليت تاين - فإن أمتن دوحة من تلك الشجرة امتدت إلى فلورنسا وأورقت فيها وكان ميكلانجلو أكبر وأبدع زهرة على أفنانها . »

ولا شك أن الأئتينين هم أقدم أساتذة الجمال وأول من هدى إلى محسن الجسم الإنساني ومثل النماذج البدية في جمال الرجلة والأنوثة . وهم رسل « الصورة والشكل » في عالم الفنون بل في عالم السياسة والفلسفة وفي كل وجه من وجوه الحياة . حتى كاد العالم أجمع يكون في نظرهم تمثيلاً وفرجة وكاد النظر إلى صور الجمال يكون همهم الأول من الحياة السياسية والاجتماعية بلا اكترا ث لفوائد لها وضروراتها . وكانوا يجربون النظام بعد النظام ويرفعون الزعيم بعد الزعيم ولا يصبرون عليهم إلا ريث أن يستنجدوا بهم كل ما فيهم من المنظر والفرجة . فإذا فقر منظر النظام من تلك الأنظمة الغوه أو بدلوه ، وإذا فرغ الزعيم من تمثيل دوره وسكنت الحواس التي هاجها بحركاته نفوه أو قتلوه . فكان

حكم الطرد « الأوسترازم » هو التصفيقة التي يصررون بها كل زعيم طالت وقته على المسرح ولو كان من أقدر الساسة وأنفعهم لبلده ، وكان أذكى هؤلاء الرعماء من يلهيهم باللعبة أو يشغلهم بالحروب عن إطالة النظر إليه واستشعار الملالة من مقامه .

ولم تتجدد فلسفة اليونان من هذه الفتنة « بالصورة والشكل » كما قلنا آنفًا ، فقد كان فيلسفهم المطبوع « أفلاطون » يقول بالفكرة وال قالب أي بأن هذا العالم المرئي من أعلىه إلى أسفله إن هو إلا الصور والقوالب التي تتخذها الأفكار الإلهية للظهور في عالم المادة ... وعلى هذا النحو يجب أن نفهم سر افتتان الأنبياء بالأشكال المحسوسة وجمال الأجساد ، فإنهم ما هاموا بها وأحبوها مطاوعة للهادية الغليظة وانغماساً في لذات الحس المحدود ، ولكتهم كانوا يحبونها ويتدوّقونها ويعجبون بها كأنها تعبيرات محسوسة لما وراءها من معاني الحياة وحركات الحرية وأسرار الجمال .

فليت لنا من رجال الفن في مصر من ينهضون بنا نهضة كنهضة « ميكلانجلو » فيعلمونا معاني الجسد الانساني ويريحونا من هذا الجمال المسترخي الذي يقدر بالشحوم واللحم ويوزن بالقنطار .. !

\*\*\*

وقد أجملت الآنسة « مي » وصف العصر الذي عاشت فيه مدام دي سيفينيه فقالت إنه عصر : « ما من هم لأهله إلا ثرثرة الأندية وحوادث الاجتماع والرتب العسكرية والحفلات الراقصة والأعياد والأزياء وما نحوها » فأحسنت الإجمال ولا سيما في وصف الأندية الاجتماعية و« الصالونات » بالثرثرة ، ولكنها أحببت أن تصف بعض هذه الأندية

« بالذوق السليم » وزادت على ذلك أن جعلته « هيكل الذوق السليم » ونسبت إليه أثراً جليلاً في أداب الفرنسيين ، وهنا نفترق .

أجحاس عباد الأزياء وعابداتها ورواد الثرثرة ورائداتها يكون منها أثر جليل في أداب أمة من الأمم ؟ هذا مالا يتفق ولم يتفق في غرب ولا شرق . وأحسب أن وباء التائق الذي فشا في الآداب الفرنسية بعد عصر مدام سيفينيه وأوشك أن يقضي على كل ذوق سليم في الشعر والشعر ما كان مبعثه إلا من تلك الأندية اللاحقة التي لا باعث لها ولا قائد غير الغرور والتبرج فيها يبدو من زينة الجسم والعقول . والأنسة الفاضلة تقول عن أحد هذه الأندية ان مدام دي سيفينيه تعلمت هناك « التائق الذي عم فيها بعد حتى اقتبسته نساء فرنسا فدعين المصنوعات أو المتأنفات . وقد بقي تارixinهن مدوناً في رواية هزلية شهيرة لولير . . . » فإن كان لأندية ذلك العصر وما بعده أثر حسن في الآداب فتلك الرواية الباقية من قلم موليير كل أثره الحسن . ولكنه أثر لا يحسب للأندية فضلها ولا يعود عليها ثناوه ا وربما شاع في أنديه الثرثرة والأزياء ذلك الذوق الناعم الذي يحسن فهم الجمال المصنوع ويجعل مجال الطبيعة كله من طرازه ويطلب الحياة بأن تجري على رسم الخياطين وباعة الأقمشة فيما تزوق من بدائعه ، أما الذوق المطبوع الحي الذي لا يحفل بالعرف ولا يعبأ بالأوضاع المتقلبة والتقاليد التافهة فإنه يختنق في جو التصنعن ولا ينمو ، ويفسد ولا يصلح ، ويُثقل كاهله بسفساف الأمور وصغار المطالب ولا ينطلق في سبيله .

إن الله - على ما نعلم - لم يأذن لأحد من هؤلاء الناس الذين تجمعهم الثرثرة والفضول وتشغلهم أحاديث المجانة والتحذلقة أن يكون عقلاً خلاقاً في شيء ذي بال !! فإن أذن لهم بشيء فهو الاستمتاع بالجمال

الذي يخلقه سواهم ، ثم هم لا يستمتعون حتى بهذا الجمال المستعار إلا أن يكون زياً من الأزياء وموضوعاً للقليل والقال فربماً من أبواب اللهو والمذر . وقد لاحظ سان بيف أن أكثر ما أنتجته الآداب الفرنسية في عصر الأندية كان من قبيل الرسائل والترجمات التي يكتبها أصحابها لأنفسهم لأنها وسيلة من وسائل التحدث عن النفس وحب الظهور ، وهو جامع تلك الأندية التي نظمت عقدها وقربت بين أعضائها ومحور الاجتماعات الذي كانت تدور عليه أحاديثها وشجونها .

ولسنا ننكر أن آحداً من فحول الأدباء الفرنسيين حضروا هذه المجالس أياماً وتذكروا فيها أحاديث الفلسفة والأدب ماماً ، ولكنهم قاربوها ولم ينغمسوها فيها ومرروا بها ولم يقفوا عليها ، وأراد الله بهؤلاء خيراً فكان حضورهم لها في بداية ظهورها وقبل أن تتمكن رذيلة الخذلة من زوارها ، ولم يطل مع هذا اختلاطهم بأهلها إلا ريث أن شغلوا عنها . ولو لا ذلك لمسختهم غثاثاتها وصغارتها وخسرهم الأدب الفرنسي كما خسر الذين تلوهم من المتحذلين والثراثة .

\*\*\*

وفي مقالة الآنسة على كتاب « الماكب » يظهر لنا قلب الكاتبة المطبوعة وعقلها الذكي ونفسها النسوية تغدوها الرياضة الفلسفية ، فإذا هي منكرة للتمرد تأبى إلا الإيمان بالامتثال والاستسلام وترى ورأيها الحق أن التمرد أول خطوة في مضمار الحرية الصحيحة ولكنها خطوة لها ما بعدها ومنزلة تؤدي إلى ما فوقها ، وهي « الدرجة الابتدائية من سلم الحكمة حيث يتعلم المرء الجرأة والخروج على ما يعذبه » . فالتمرد في أغلب الأحيان حكمة رخيصة سهلة المأخذ لا يحوج

تحصيلها إلى عناء كبير ولا يعجزك أن تشتريها من أول دكان يصادفك في سوق التجارب . أو ليس الجنين المولود أستاذ المتمردين حين ينزل إلى الدنيا صارخاً شاكياً ؟ وما أسهل الحقن على الدنيا وأكثر أسبابه الميسورة لجميع الناس في جميع الأعمال والمزاولات ؟ فما تلقى من أحد لا يشكوا وإن تنوّع الأسباب ولا تكاد ترى من فرق بين أعظم الشاكين وأصغرهم إلا في عدد الآهات أو « كمية » أسباب الشكوى !! فلا يغرنك الصياغ والصخب من المتمردين فهو القسط المشترك المشاع بين جميع الناس ، وإنما عليك أن تسأّل عن علة هذا الصياغ والصخب : فهو خلاف يفضه رجل الشرطة بمحضر مختصر أم ذلك خلاف يحتاج إلى قدر آخر يتولى أزمة الدنيا ليصلح من شأنها ، أم هو خلاف لا يحتاج إلى رجل الشرطة ولا إلى قدر آخر وإنما يحتاج من الصياغ الصخب إلى نظر يرى الدنيا على هيئة غير هيئتها الماثلة لعيانه القريب ، ويعلم من أين تكون عظيمة مفرحة كما علم من أين كانت حقيرة مؤلة ، ويفهم من أي جانب هو يشارك فيها القدرة الخالقة المسيطرة التي تعمل لنفسها كما فهم من أي جانب يشارك المخلوقات الفانية المسخرة التي تعمل لغاية لا تدركها ، فقد يرمحك من أكثر هؤلاء المتمردين أن تدعوه لهم بشرطٍ أو كمامٍ أو تأخذ بأيديهم فتقيمهم على أرجلهم بدلاً من قيامهم على رؤوسهم !! أما الذي يستحق أكبر العطف وأعظم الإجلال من جماعة المتمردين فهو ذلك الذي يرى عظمة الدنيا حياله ويسها باشعة بصره ثم تحول الحوائل السخيفة بينه وبين استجلائتها ويقف له ثعبانها برصد دون كنوزها ويكون بينه وبينها كما بين الظاميء الثناء وبين الشراب وهي هي البحر الطامي الذي يعب منه الشارب عبالو خلي ما بينها من العقبات والسدود . وهذا هو المتمرد الذي يستحق منك إصغاءك وعطفك . هذا المتفائل الذي يرى في الحياة

خيراً زاخراً وجمالاً ساحراً وعلواً عظيماً لا ذاك المتشائم الذي يبغضها ويرم بها ولا يرى فيها إلا الشر واللؤم والصغر والاحتلال ، أو يتوهم وجود الشر في موضع الخير ويحلل بالخير حيث لا شيء إلا الصدى والخواء .

ولكن التمرد المتفائل الذي يعرف للحياة قدرها لا تكون خلاصة فلسفته في الحياة أن يسأل كما سأله صاحب الموابك : « ما بالي هنا يا إله الأرواح الضائعة الذي هو ضائع بين الآلهة ؟ » - نعم لا يسأل هذا السؤال من سريرة نفسه ؛ لأنه يعلم في قرارة تلك السريرة لم هو هنا ، ويستغرب أن لا يكون هنا ولا يستطيع أن يتخيّل نفسه منفصلاً عن هذا الكون الذي هو ملكه وجزء من كيانه . وإنما سؤاله الحقيق به : « ما بالي لم أكن هنا قبل الآن وما لي لا أكون هنا في كل آن ومن هو أولي مني بأن يكون هنا ؟ . . . » ولا يفلت منه ذلك السؤال القائل إلا حين يطغى عليه ألم الجسد قسراً كما تفلت الصرخة من فم المحترق . أما النفس الحية فيه فلا ينبغي لها أن تسأل جحداً عن مكانها من الحياة إذ منها الذي يحب صاحب الدار إذا هو سأله ما بالي مقيماً في كسر داري ؟؟ وما أجره الإله المسؤول أن لا يحب عن ذلك السؤال الضائع بين الأسئلة ؟ !

على أنني لا أحب الاستسلام المطلق كما لا أحب التمرد المطلق . وقوام الأمرين في نظري أن تجعل من القانون حرية ومن القيود حلية ومن الثورة نظاماً ومن الواجب شوقاً وفرحاً ومن « الكاوس » أو الهيولي عالماً مقسماً وفلكاً دائرياً . فهذا هو المثل الأعلى في الحياة وهذا هو لب لباب فنها الإلهي الذي يلتقي فيه - كما يلتقي في فونتنا - قيد الوزن وفرح اللعب ، ويتعانق على يديه الخيال الشارد والقافية المحبوبة . وتلك هي سنة الله في خلق هذا الكون الذي جعلت قوانينه مهراً لحريته وسبباً للشعور به ،

فقام على هذا النظام وسطاً بين العدمين عدم الفوضى وعدم الجحود الأعمى . وربما وافق قوله هذا قول الكاتبة النابغة في بعض سطورها : « قضبان التوافذ في السجن تنقلب أوتار قيشاره لمن يعرف أن ينبت في الحمد لله » .

\*\*\*

ومن الاتفاق المستحسن أن تتจำกوا في هاته المجموعة مقالتان عن كاتبين متباينين أحدهما شرقي والآخر غربي ، أما الأول فهو ولد الدين يكن وأما الثاني فهو ببيرلotti .. فما أوفق هذا الاتفاق وما أشبه ولد الدين بلوتي في المواهب والأخلاق !

وأحسب أن هذه المصادفة ستتمكن القارئ من أن يعرف ما لم تقله الآنسة في ولد الدين بما قالته في لوتى ، أو سيعرف الآنسة نفسها ما كانت تقوله في ولد الدين لو لا مجاملة الصداقة ونظرة الرفق والمساحة . فإن ما يقال في هذا يصح أن يقال في ذاك مع شيء قليل من التنقیح ، وكلامها صحيحة من صفاتي السامة الدائمة والقنوط الأنثيق والعقلية العصبية . فأنت لا تغير إلا حرفًا قليلاً من الجملة التالية لو أسندها إلى ولد الدين ، وذاك إذ تقول الآنسة في لوتى :

إنه « ضجر ملول يضرب ببراعة فائقة على وتر شديد الإحساس من أوتار النفس الإنسانية . وترى السامة واليأس وبطلان العمل والجهاد والشك في كل عاطفة وكل إيمان وكل إخلاص . ويتوسّع لنفسه كل شيء ليتسلى ويلهو . ونحن في حاجة إلى إهمال هذا الوتر المفني للقوة . نحن في حاجة إلى إهماله وتحريضه أوتار الشاطط والتجدد والأمل وحب الحياة لأنها الحياة » . فحسبنا لوقرأ المتسائمون ( بالسين لا بالشين ) من شبابنا

هذا الحكم من كاتبة فاضلة على فلسفة السامة وبدعة الطافه المنهوكة  
الذابلة ليعلموا أنها خلة لا تليق بالرجال ولا بالنساء .

ثم تأذن لنا الآنسة بعد هذا أن نقول إننا لم نر شيئاً من التنكية فيما  
روته من نوادر ولي الدين . فمن ذلك قوله انه كان : « للأشياء عنده  
مقارنات غريبة . رأى يوماً خط المرحوم شمبل ، وكانت رداءة خط  
الدكتور مشهورة . فوضع ولي الدين بك أصبعه على أحد الحروف قائلاً  
تعجبني هذه الألف لأنها تشبه النبوت » ويحق للآنسة أن ترى غرابة في  
هذا التشبيه فلعلها لا تعلم أن تشبيه الألف بالنبوت أشيع تشبيه على السنة  
العامة من المصريين ، وأن فقيه الكتب يقول للطفل وهو باديء بتعلمه  
الأبجدية « أكتب الألف مثل نبوت أبيك ! » وعلى هذا النمط نكات ولي  
الدين الأخرى بل لا ذكر أنتي قرأت له في كتاباته أو سمعت من نوادره ما  
يسمى نكتة مبتكرة .

ولكنني لا أحب أن يفهم من قولي هذا أنتي أبغض الكاتب قدره  
وأجهل حاسنه ، فإن له ولزماته في المزاج والأسلوب لمحاسن شتى نرجو أن  
تتاح لنا فرصة الكتابة عليها في مقام آخر . كما أني أعرف للرجل كل  
عذرها في أسلوب تفكيره ولا أستطيع أن أتصور كيف لا يكون سائلاً قليلاً  
الصبر كثير التفازز من يكون مثل ولي الدين ومن يلقى مثل ما لقيه من  
عنت الحوادث واللحاح الخطوب والاسقام .

\*\*\*

أما اسماعيل صيري فرأى الآنسة فيه أصدق الآراء ونظرتها إلى  
شعره منصفة له وللحقيقة . فهو كما تقول : « ينبوع صغير بلواري المياه  
عذبهـا . ينبوع يرشح له البيت والبيتين والثلاثة الأبيات ، وينتظم مرة

آخرى تسلسله المكرر اللامع الملون . على أنه غير فياض لا يدهش بروعته ولا يرهب بجلاله . إنما يجذب بحسنه المأنوس ويرضي ببساطة وجلاّته ويدخل الطرف على النفس الطروب برقة عواطفه وسلامة الفاظه وإتقان نظمه . وهل ألطف من اليابوع الصغير في تدفقه الموزون بلا تهور ؟؟ وهل أقرب منه إلى إرواء الظماء ؟؟ » .

فضفاء الديباجة ودقة السبك هما آية هذا الشاعر الذي بلغ حد الكمال في بابه ، وما كان على شاعر أن يبلغ فوق الكمال أو يطالب بالتبسيز في غير بابه . وكأن نفسه المطمئنة رحمه الله ما كانت تلمح في هذا الكون الرحباً شيئاً يروع ويدهش أو يصعب تناوله في البيت والآيات والمقطوعة الطلية الصغيرة من الشعر الرائق المصقول . فاذا اضطره حادث من الحوادث الكبير إلى مفارقة السكينة والوداعة ونبهته أهوال الحياة ووعورتها كما ينبه الحال من إغفاءته ، أو سطا الموت على صديق حميم من أصدقائه فالتابع قلبه لفارقته واستعظم المصيبة فيه - لم تعجب نفسه غضبتها ولم تدفعه إلى معالجة قفل الموت الذي يغلق الباب بيننا وبين من فقد من عشرائنا وأخواننا ؛ ولكنه ييكى في مكانه ويستعبّر ويسلم الأمر لله ويقول كما قال في رثاء إسماعيل بك ماهر :

برغمي أن تقلص منك ظل وقاني حقبة لفح الحياة وأن نضبت خلال كنت منها أعب لديك في عذب فرات وأن صفرت يميني من وداد غنيت به ليالي حاليات أخي ! ما حيلني إلا سلام يزورك في المساء وفي الغدأة أو يقول كما قال في رثاء إسماعيل بك نجيب :  
ألا يا نجاح العصر هل فيكم امرؤ يبيع على صرعى الهموم عزاء

إذا دلني منكم على مثله فتى  
 ففي الحبي قوم عاكفون على لطى  
 يخاهم الرائي سكارى من الأسى  
 لو ان قلوب الناس طوع إرادتي  
 ولو طاوعتني كل عين فرحة  
 خلعت عليه ما يشاء جزاء  
 تذيبهم البلوى صباح مساء  
 فيكى عليهم رحمة ووفاء  
 قلبت الأسى في بعضهن هناء  
 لما ذاب بعض الثاكلين بكاء

أجل لو طاوته القلوب والعيون ولو كانت له حيلة في القضاء !  
 ولكن القلوب والعيون لا تطاوئه والقضاء لا يصغي إليه فما هي الحيلة ؟ لا  
 حيلة إلا الرضا والصبر والسلام في الصباح والمساء .

ولما سما به فكره مرة إلى استطلاع الشأن الأعظم شأن الوجود  
 والحياة وخرج به التأمل من حيز الخطرات الصغيرة التي تقبض بأطراف  
 الأنامل إلى الحقائق الرهيبة التي لا يحيط بها الطرف ولا يملا منها النظر حمل  
 معه مسباره اللطيف الدقيق ولم يكدر يرى في السموات والأرض موضعًا  
 خالياً بجهنم ولا وجد ثمًّا من مجال عظمة الله غير الرحمة « التي تسع  
 الورى » ثم أشفق على نفسه الأئسية من هذه المتأهة فأطبق جفنيه  
 واستسلم وسأل الله مناجيًّا :

يا رب أهلني لفضلك واكتفي شطط العقول وفتنة الأفكار  
 ومر الوجود يشف عنك لكي أرى غضب اللطيف ورحمة الجبار  
 فما في الكون من الغضب إلا غضب اللطيف ولا لله من جبروت  
 إلا ما تقرن به الرحمة . والله الذي يستخبر الكون عنه هو أيضاً المسؤول أن  
 يقيه شطط العقل ويعصمه من فتن الفكر ...

ولم يتفق لي أن أحادث الشاعر قط ولا اجتمعت به في مجلس

للكلام . ولكنني سمعت الكثير من آرائه وملحوظاته التي تنبئ عن شاعرية صحيحة وذوق جيد وفطنة فنية فائقة . وأعجبني من هذه الملاحظات خاصة إزراوه على التشبيه بالزبرجد والياقوت والمرجان وبقية تلك الجواهر التي كلف المتأخرون بذكرها في أشعارهم ، ثم كراهته للإكثار من كأن وكأنما رغبة منه في أن يكون التشبيه محسوسا بالفكر لا ملفوظا باللسان . وهذه صحة ذوق يزيدها في القيمة أن الشاعر نبه إليها قبلأربعين سنة أو نحو ذلك . أي في الوقت الذي كانت جودة التشبيه فيه تقاس بنفاسة المشبه به وكان الرأي الغالب بين الأدباء أن ابن المعتر أربع المشبهين لأنه كان يذكر الذهب والفضة والغالية في شعره . . . وقراء الأدب يذكرون قصة ابن الرومي حين قيل له لم لا تشبه كتشبيهات ابن المعتر ؟ فقال لمن سأله أنسداني شيئاً من قوله الذي استعجزتني عنه فأنسدنه في الملال :

أنظر إليه كزورق من فضة قد أثقلته حمولة من عنبر  
فقال زدني . فأنسدنه قوله في الآذريون :

كأن آذريونها والشمس فيه كاليه  
مداهن من ذهب فيها . بقايا غاليه

فصاح واغوثاه ! تالله لا يكلف الله نفسا إلا وسعها . . . ذاك إنما يصف ماعون بيته وأنا أي شيء أصف ؟؟ » فقد كانت هذه القصة في عرفهم حجة لا ترد في فضل التشبيه بالجواهر ورجاحة ابن المعتر على ابن الرومي لهذا السبب . فمن شبه القمر بالفضة أشعر ولا شك من يشبهه بالجلbin البيضاء ، ومن شبهه باللناس أشعر من يشبهه بالفضة ، ومن جاء بعد هؤلاء وشبهه بالراديوم مثلاً وهو أغلى الجواهر المعروفة ففي أي مكان

من الشاعرية يضعونه ؟؟ في الذروة العليا بلا مراء وهو أشعر الخلق قاطبة  
إلى أن يهدى الله المستكشفين إلى مادة جديدة أغلى من الراديو ... ؟  
وقد على ذلك جملة سخافاتهم التي كانت ذاتعة مسلمة في ذلك الجيل ،  
والتي يحسب الفضل الأكبر في تقويم خطئها وتنبيه أذهان الأدباء إليها  
لإسماعيل صبري رحمه الله .

\*\*\*

وسيقارن قراء الآنسة مي بين رحلات السنديباد البحري الأول  
ورحلات السنديباد البحري الثاني ، أو- بين السنديباد صاحب الرحلات  
المعروف في قصة ألف ليلة وليلة والآنسة مي صاحبة الرحلات الجديدة في  
كتاب الصحائف . ولا أدرى كيف يكون حكمهم بعد المقارنة ولكنني  
أقول إن السنديباد الأول كلفنا الذهاب إلى ما وراء جبل قاب ليرينا عجائبه  
أما السنديباد الثاني فقد أرانا عجائبه ولم يذهب بنا إلى أبعد من شواطئ  
سوريا ! والأول حطم في رحلاته سفناً لا أحصي الآن كم هي أما الثاني  
فيما حطم لوحاً واحداً من سفينة ولو كان لوحاماً من زجاج . ولا أخفي عنك  
أيها القارئ أنني من المعجبين بالكذب الفاخر الذي عمر به السنديباد  
القديم طفولتنا وهاج به نفوسنا وملأ بالمخاوف والأمال خواطernنا وفتح أول  
باب من أبواب غرائب الدنيا في وجوهنا ، غير أن هذا الإعجاب بالكذب  
الفاخر المنقب بصدق الطفولة وبراءة الحياة الأولى لا يغض من إعجابي  
بالصدق الجميل في رحلات السنديباد الجديد وإن لم يكن فيه حظ  
للأطفال أو كان فيه حظ لطفل واحد هو الطفل الكبير المسمى بالخيال :

\*\*\*

ثم يأتي الكلام على كتاب « سر النجاح » وقد وقفت الكاتبة لديه

بين السعي والحظ وقفه المتردد المتدبر الذي يوصي بالسعي وإنه ليعلم أن للحظ ربة عمياء وأنها تحيط خبط العشواء على عجلتها الهوجاء .

ومنذ الذي يسعه أن يقف غير هذه الوقفة في هذا المقام ! ومنذ الذي يقول للمسترشدين به اتكلوا ولا تستعدوا وتوانوا ولا تجدوا ؟؟ فما بقي للناصح من سبيل يختاره إلا أن يوصي الناس بالسعي أولاً ، ثم ليحسب حساب الحظ بعد ذلك .

ولست أقول في هذا الكتاب غير كلمتين اثنتين . الأولى أن وزارة المعارف تصنع خيراً لو أنها قررته للقراءة في مدارسها الثانوية بين كتب المطالعة ، فإنه يفيد التلاميذ ويتفق عقوفهم ويشحذ عزائمهم ويتوسيع دائرة اختبارهم : والثانية أن الأمة حرية بأن تعلم أن الوسائل المبوسطة في هذا الكتاب هي أصلح وسائل النجاح وقد ينجح الإنسان في بعض المواطن ، بل في أكثر المواطن ، بغيرها . فواجهها هي أن تتحرى أسباب النجاح وتشرف على جلائلها ودقائقها لكيلا ينفع فيها من يضرها نجاحه من غير الأكفاء النافعين . ولنعلم أن من الأرض أرضاً يمنع فيها الزوال العقيم ويلذوي فيها البر النافع وينمو فيها العشب السام ويموت فيها الشمر الصالح . فلا تكن هي من تلك الأرض التي حققت عليها من غضب الله لعنة لا تمحى .

\* \* \*

وفي الصحائف . . . !

ولكني سأستقصي على ما يظهر وإذا استقصيت فألين يكون الوقوف والرياضية شقيقة مغربية والحديقة دانية القطف حالية ؟؟ إني أدللك على

مجاني الزهر ولم آخذ على نفسي أن أنقل إليك الحديقة بأشجارها  
وأزهارها . فإن كنت قد وفيت بما أردت فاقنع مني بذلك وعليك أنت  
البقية والسلام .



## القديم والجديد

جائني الخطاب الآتي من حضرة صاحب الامضاء أنشر منه هنا ما يعنيها في هذا المقال واستأذن صاحبته الأديب في حذف ما خصني به من ثناء الجميل قال :

« . . . كتب « سلامه موسى » ما كتب عن السيد مصطفى صادق الرافعي في الهلال وعلى أثر ما كتبه هو دافع الثاني عن الذي سماه - الأول قدِيماً ومن بقايا أساطير الأولين وقد طالعنا ما كتبه الأستاذان وسبرنا غور ما أرادا من تصديهما للبحث والمناقشة فبدت لنا رأية الرافعي ترفرف على شلو مرتفع لا تزال ذراه ولا يرتقى مرتفقاً . . . وقد جاءت حججه آية في السلامة والإبداع فهو يدخل من باب النصح والملاينة لا من وجهة العبوسة والمخاشنة فكأنه إنما يريد المداية لا يريد التشفى . والعاجز يريد استفتاءكم في ذلك عملاً بما جاء في الخبر « استعينوا على الصناعات بأهلها » فأطلب إبداء رأيكم في الموضوع خدمة للحقيقة . . . ».   
محمد رؤوف الكواز

بغداد سوق الصدرية

\* \* \*

يريد الأديب أن يعرف رأيي فيما دار من البحث في موضوع القديم والجديد بين الأستاذين سلامه موسى ومصطفى صادق الرافعي . وهذا

( ١ ) البلاغ في ١٥ أبريل سنة ١٩٢٤

يستدعي البحث أولاً فيها يقصد بالتفريق بين القديم والجديد ، ثم يستدعي النظر فيها يفضل به أحدهما الآخر إذا انتهينا من تعريفهما إلى فارق بين المذهبين .

نحن نعلم أنه ما من أحد من الغلاة في التشيع للقديم يقول بأن كل قديم على علاته مفضل على كل جديد ولو كملت له محسن القدم وأربى عليها بفضل من محسن الجدة ، كذلك نعلم أن المتشيعين للجديد لا يقولون إن ما يكتب اليوم أجمل وأبلغ مما كتب في العهد الذي نسميه قدماً ولو كان هذا الشيخ من شيوخ الكتابة المعدودين وكان ذلك لнациء من الشدة المترسمين . فالرأي متافق بين الفريقين على أن ليس الفضل بين الكتاب بالسابق في الزمان أو بتأخره وإنما الفضل الذي يوازن به بين أديب وأديب في شيء آخر غير تاريخ الولادة وعصر الكتابة . فما هو بذلك شيء ؟ ما هي هذه المزية التي إذا تمت لأديب متقدم أو متاخر سجل بها في عداد الأدباء وفضل بها على من لم تتم له ولو كان هذا من أعرق الناس زماناً أو من آخرهم في سجل المولودين اسمها ؟

هذا ما لم يتتفق عليه أنصار القديم وأنصار الحديث . غير أنني أعرف المزية المطلوبة في الأديب تعريفاً لا أظنه يحتمل الخلاف من أحد الفريقين . فأقول إن شرط الأديب عندي أن يكون مطابعاً على القول أي غير مقلد في معناه ولفظه وأن يكون صاحب هبة في نفسه وعقله لا في لسانه فحسب . أي يجب أن تسأله نفسك بعد قراءته ماذا قال لا أن يكون سؤالك كله كيف قال ؟ فهو مطالب بشيء جديد من عنده ينسب إليه وتعلق به سمعته ويخرجه عن أن يكون نسخة مكررة لمن تقدمه .

وأقول إن هذا التعريف لا يحتمل الخلاف من أحد الفريقين لأنني لا

أظن أحداً من أشياع القديم أو من عشاق الجديد يجرؤ على أن يقول لنا : « لا . بل يجب أن يكون الأديب كالبيغاء التي تردد ما يلقى في أذنيها ولا تفقه له معنى ! أو أن تكون كل بضاعته من الأدب ألفاظاً محفوظات يحسن صفها ورصف جملها في موضع وغير موضع من الكلام ». فهذا ما لا يجرؤ أحد على أن يقوله ولو كان من تلك البيغاوات التي لا تعرف من الكتابة غير رصف الجمل واحتذاء المقدمين .

فكـل ذـي رـأـي أـحـسـن الـعـبـارـة عنـه بـلـفـظ عـرـبـي صـحـيح فـهـو أـهـل لـأنـ يـعـد مـن أـدـبـاء الـعـرـب سـوـاء أـكـان ظـهـورـه فـي هـذـا العـصـر أـم قـبـل عـشـرة قـرـون . وـكـل مـن نـشـأ فـي عـصـر فـلـم يـكـتـب كـمـا يـنـبـغـي لـأـهـلـه أـن يـكـتـبـوا بـلـ كـتـبـ على أـسـلـوبـ من تـقـدـمه فـي الفـكـرـ والـلـفـظـ فـمـا هـو بـأـهـل لـأنـ يـعـد مـن أـدـبـاء النـابـهـين وـلـا هـو بـذـي هـبـة مـأـثـورـة فـي الأـدـب ، وـلـكـنـ مـقـلـدـ يـحـتـذـى مـثـالـ غـيرـه فـلـا يـقـدـرـ عـلـى أـن يـسـتـقـلـ بـطـرـيـقـة لـنـفـسـه أـو لـا يـجـدـ فـي نـفـسـه مـن ذـخـيرـة الكـتـابـة مـا يـقـومـ بـعـطـالـبـ الطـرـيـقـةـ المـسـتـقـلـةـ . فـاـلـجـاحـظـ كـاتـبـ كـبـيرـ لـأـنـه مـسـتـبـطـ فـكـرـه وـعـبـارـتـه وـلـكـنـ لـيـسـ بـالـكـاتـبـ الـكـبـيرـ مـنـ يـكـتـبـ عـلـى مـثـالـ الجـاحـظـ الـيـوـمـ ، لـأـنـه ذـيـلـ مـنـ ذـيـولـ الجـاحـظـ مـلـحـقـ بـهـ لـا فـضـلـ لـهـ عـلـى الأـدـبـ غـيرـ فـضـلـ الإـجـادـةـ فـيـ الـمـحاـكـاةـ ، وـمـا هـوـ بـالـفـضـلـ الـذـيـ يـفـخـرـ بـهـ مـخـلـوقـ يـشـعـرـ بـأـنـهـ مـثـلـ أـمـثـلـةـ الـخـلـقـ قـائـمـ بـنـفـسـهـ وـقـالـبـ مـنـ قـوـالـبـ الـحـيـاـةـ مـنـفـرـدـ بـقـيـاسـهـ وـحـجـمـهـ .

غـيرـ أـنـا نـسـمـعـهـمـ يـتـحـدـثـونـ بـالـأـسـلـوبـ الـعـرـبـيـ وـالـطـرـيـقـةـ الـعـرـبـيـةـ وـيـعـيـبـونـ عـلـىـ هـذـاـ أـنـهـ يـكـتـبـ عـلـىـ طـرـيـقـةـ إـفـرـنجـيـةـ وـيـرـضـونـ عـنـ هـذـاـ لـأـنـهـ لـاـ يـخـرـجـ عـنـ طـرـيـقـةـ الـعـرـبـ فـيـ الـكـتـابـةـ . فـنـعـجـبـ وـلـاـ نـدـرـيـ مـاـذـاـ يـرـيدـونـ بـالـطـرـيـقـةـ الـعـرـبـيـةـ لـأـنـاـ لـاـ نـرـاهـمـ يـوـرـدـونـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ الـتـيـ يـلـوـكـونـهـاـ فـيـ مـوـرـدـ

يفهم معناها فيه . فما هي هذه الطريقة العربية يا ترى ؟ هل هناك طريقة واحدة لا غيرها يكتب بها الكاتب فإذا هو عربي صميم ويكتب بغيرها فإذا هو أمريكي أو صيني أو ما شئت من الأمم التي لا يشملها شرف العربية ؟ كلا . لا يقول بهذا قائل ، فإننا نعلم أن ابن المقفع وعبد الحميد وابن الزيات والجاحظ وابن العميد والخوارزمي والبديع وأبا الفرج وغيرهم من سبّهم ولحق بهم كل أولئك كتاب من أساطير الآداب العربية وكلهم قدوة للمقتدين في صناعة التشر ، وما منهم كتابان اثنان يتشارهان في طريقة الكتابة أو هما إن تشارهان في بعض معاالم الطريقة لا يتشارهان في جميع معالهما . فهل ترانا نزعم أن الكاتب من هؤلاء واحد لا أكثر والبقية دخلاء في هذه الصناعة ؟ أم نقول مرغمين ان العربية تتسع لعدة طرائق لا حد لها ولا يمكن أن تقييد بزمان أو بأسلوب ولا يشترط فيها على الكاتب المتصرف غير الصحة في القواعد الأساسية التي يشتراك فيها جميع الكتاب في جميع العصور ، ثم ما شاء بعد ذلك فليكتب وعلى أي طريقة فليذهب فاما هو صاحب رأيه ومالك قلمه ولا حق لأحد في العربية أكثر من حقه ؟

ذلك ما لا بد لنا من التسليم به . ونبادر فنقول إننا لا نعني بالصحة في القواعد الأساسية أن نحكم المساع في الأقلام فلا نسمح لأحد بأن يضيف على عربية الجاهلية أو يعدل فيها ونمتنع أن نجري اللغة العربية كلها مجرى اللغات التي يطرأ عليها التجديد والمحو والزيادة . لا نعني هذا لأنه سخف لا يستحق من يقول به أن يلتفت إليه وإنما نعني أن يجترب الكتاب الخطأ الذي يخل بأصول اللغة ولا تندعو إليه الحاجة ثم نحن لا نغلق الباب على التصرف إذا كان من الصواب والإفادة بحيث يصير هو أيضاً مع الزمن قاعدة أساسية يصح التواضع عليها بين الناطقين

بالعربية ، ولنقتد في ذلك بالقرآن الكريم فان فيه ألفاظاً أعمجية كثيرة وفيه جموعاً وصيغة على خلاف القياس الذي وضعه النحاة . فلا نكن ملكين أكثر من الملك ولا ندع أننا نحافظ على لغة الكتاب أكثر من محافظة الكتاب عليها .

ونزيد على ذلك أن العرب هم أقل الناس حقاً في اشتراط طريقة خاصة في الكتابة لأن لغتهم لغة كلام وخطاب منذ نشأت ولم تكن لغة كتابة في عصر من العصور قبل هذا العصر الذي نحن فيه .

ففي الجاهلية كانت البلاغة ارجاجاً من عفو البديهة أو كانت عن رؤية تنتهي إلى مواقف الخطابة والارتجال . ثم جاء المؤلفون فجمعوا ما حفظ عن بلغاء الجاهلية والإسلام من الخطب القصار والحكم الموجزة فإذا هي كلها مما يقال عفو الساعة ولا يلزم من الموضوعات بما يحتاج إلى الإسهاب والإفاضة والتقسيم والترتيب كما هو الشأن في موضوعات البحث والاستقراء . وظل كتابهم يكتبون بأسلوب خطبائهم في جميع ما صنفوا من الرسائل وجمعوا من الأخبار فلم ينشأ للنشر أسلوب جديد على أيديهم بل كانوا خطباء في مصنفاتهم على منابر من الورق بعد المنابر من الخشب . وما عبارات « أيدك الله وحفظك الله وأعزك الله ، واعلم علمت الخير ، ويا فتي ؛ وبعد أيام القاريء » وغير ذلك من العبارات التي ترد على كثرة في كتب أدباء العرب إلا بقايا الخطابة المرتجلة إن لم تكن هي الخطابة بعينها مخطوطه لا ملفوظة . ولم يخرجوا عن هذا السياق سياق العبارات المرتجلة الوجيزه في غير المعرفات التي جمعت من عيوب الركاكه والعسلطة ما يضيق به الصدر ويفغض أصبر القراء في القراءة .

ومن ثم أجاد العرب في المعاني المختصرة ولم يجيدوا في المعاني

المطولة وأثرت عنهم الرسائل والخطب وما نحا نحوها من موضوعات الكتابة ولم تؤثر عنهم المباحث البلاغية والمطولات الحسنة بل كانوا اذا طرقوا هذه الموضوعات اسفوا وضيقوا واجتنبوا الأساليب الأدبية المنقة وأخذوا في أسلوب سهل دارج لا يختلف عن أسلوب الصحف اليومية عندنا في شيء كثير . ومن شك في ذلك فليرنني صفحة واحدة من مصنف عربي في مبحث من المباحث الاستقرائية مكتوبة بلغة تضارع لغة الأدباء في الرسائل والمقامات أو يصح أن يقال أنها لغة أدبية ذات طريقة محض عربية . ولست أكلف المخالفين لرأيي أن يجيئوني بصحيفة عالية البلاغة من كتاب فلسي أو منطقى فهذا أقل أن يتيسر في لغة من اللغات ، ولكنني أكلفهم أن يجيئوني بصفحة واحدة بلغة من موضوع غير الموضوعات الخطابية المرتجلة التي تكلم الجاهليون في مثلها على البداهة . انهم لا يستطيعون . !

ولو رجعنا الى الأساليب الأدبية التي يعجب بها أنصار القديم وجدنا في بعضها كثيراً من العيوب التي يحتملها ويعدونها من حسناتها ويلذ لهم ذلك لأنهم يحسبونه من علامات الممارسة الطويلة والقدرة على التذوق ! فيحتملون تكرير الجاحظ في كل موضع وهو معيب في بعض المواضع ، ويعجبون ببلاغة الجرجاني في كل ما كتب وهو معقد متقبض في كثير مما كتب . ويقولون لم ينكر عليهم ذلك : إنك لا تعجب بهذه البلاغة إعجابنا لأنك لم تذوقها كما تذوقناها .. لا يا هؤلاء بل أنتم قد نسيتم أن الألفة تهون المكاره وتحبب الانسان فيما لم يكن يحبه « وإن كل مصيبة اذا وطنت يوماً لها النفس ذلت » فليس طول دراستكم لهذه الأساليب بحجة لكم بل هو حجة عليكم ودليل على انكم لم تلکوا

أنفسكم مع سلطان العادة ولم تقووا على التملص من حكم السمعة  
القديمة .

في أجدار اللغة التي هذا شأن أساليبها أن يكون التشبيهون بطرائقها المزعومة أقل من ذلك تيئاً واحتيالاً وأكثر من ذلك تواضعاً وامتثالاً : وما أولاهم أن يكفوا عن المن على المحدثين بأساليب الأقدمين وأن يعلموا أننا في عصر لم تسعده اللغة العربية بعض أسعد منه في دولة من دولها الغابرة وأن يفيقوا من ذلك الجنون بالقديم الذي يتحسرون عليه فيعلموا أن عصرنا هذا هو أقدم العصور وأحقها بالتوقير والتبجيل لأنه وعى من الأزمنة التي درجت قبله ما لم تعي الأزمنة الماضية ، وبلغت أنه من تجارب الحياة ما لم تبلغه الأمم الخالية ؟

\* \* \*

ذلك محمل رأيي في القديم والجديد خلاصته أنني لا أستهجن من الأديب إلا أن يكون جاهلاً بلغته أو رصافاً مقلداً أو مكتفياً باللطف ذهب كل ما فيه من حسن وزينة إذا ترجم إلى لغة غير العربية . أما اختلاف الزمان فلا شأن له عندي في التفضيل بين أديب وأديب وإنما يحسب حسابه في التفضيل بين زمان وزمان . فابن المفعع مثلاً أفضل من كثير من كتابنا ولكن زماننا أفضل من زمانه فهل نلومه على تقدم عصره ونغض من قدره بما وصلت إليه الدنيا بعد زمانه ؟ لا وإنما نفعل ذلك عند الموازنة بين فضائل العصور لا عند الموازنة بين أقدار الأدباء .



## أناطول فرنس (١)

بلغ الشهرين من عمره فاحتفلت به فرنسا ومن أولى من أناطول فرنس بأن تتحفل به فرنسا ؟ إنه هو ترجمان عبريتها اللاتينية وعنوان آدابها ورسوها القائم في هذا العصر بدعوة الشكوكية وهي على ما يظهر دعوة فرنسا التي انفردت بها في الزمن الأخير وأخذت على نفسها أن تبرز للعالم رسالتها منذ أخرجت فولتير فكونت فرينان بل منذ أخرجت مونتاني الذي جعل شعاره « ماذا أعرف ؟ » إلى أن أخرجت في هذا العصر أناطول فرنس القائل إن الحق الإلهي - أي الحق المطلق - كيوم القيمة يسحق هذا الوجود سحقاً .

حمل أناطول فرنس لواء الشك في عصر الشكوك وجعل حقيقته هي الحقيقة العليا بأسلوب رائع ونفس مطمئنة تدل على أن الشك لا يتزعزع من طبيعتها انتزاعاً وإنما هو آت من معدهه الذي يجود به عفواً بلا كد ولا غصب ولا غرابة . وليس كذلك الشك الذي تقرأه في كتب الانجليز والروس والألمان ، فإنك قد يخيلي إليك وأنت تقرأه أنك تصغي إلى معركة أو تسمع اعترافاً مكرهاً يساق صاحبه سوقاً إلى أن يبوح به في قوله وهو نادم عليه متجلل لإظهاره .

---

( ١ ) البالغ في ٢٢ أبريل سنة ١٩٢٤

والرجل الآن في الثمانين قد بلا من الحياة حلوها ومرها واستطاع منها سرها وجهرها فاسأله ماذا علمت من الدنيا وماذا أفادتك السنون ولفنتك من الحقائق الثابتة مما لم تلقنه اليقظة اللاعب والطفل الرضيع ؟ سله هذا السؤال يقل لك « لا شيء » ! فلا حقيقة على الإطلاق ولا رأي يتنزه عن الخلاف وما من قول في الفلسفة والأداب إلا وفي وسع العقل أن يقيم البرهان على صحته ثم يقيم البرهان على بطلانه . ألم يحاول زينون أن يثبت بالحججة الدامغة أن السهم الطائر لا يتحرك ؟ فقم أنت وأثبتت نقيض ذلك وقل لا ! إنه ليتحرك فيسلس لك الدليل وتوأتك البيضة . . . بل ربما كان إثبات حركته أصعب عليك من إثبات سكونه « لأن الأدلة تحجم عن الحقائق العيانية حتى ليتمكن أن يقال إن كل شيء صالح للبرهان إلا ما تشعر في نفسك بأنه حقيقة » . كما يقول شيخ الشاكين في مقاله عن فلسفات الجمال أو قصور الورق كما يسميه . والحقائق كلها اعتبارية نسبية والعقل لا يتحمل الحقيقة المطلقة « فلو نقصن الكون فجأة إلى حجم البندقة وحفظ كل شيء نسبته لما علمنا بأي تغيير فيه ولظل نجم القطب الداخل معنا في قشرة هذه البندقة يرسل نوره علينا في مدى خمسين سنة كما كان قبل ذلك » وهذه هي فلسفة النسبية التي أعلنها أناتول فرانس وأدى رسالتها قبل أن يظهر أينشتين صاحب هذه الفلسفة في عالم الرياضة والعلوم . وليس أظرف من تهكم هذا المتهكم الكبير على الأدلة والبراهين حين يقول بلسان « البرنس ماجناس » في المجلس الذي عقده للأبرار في عاليين للبحث في خلود الروح . . . ! « عندنا ثلاثون دليلاً في جانب فناء الروح وستة وثلاثون في جانب خلودها . وهناك أغلبية ستة أصوات في جانب الخلود . . . . » فهل رأيت أظرف من هذه الفلسفة الدستورية ؟ وهل قرأت أعجب من بحث الحالدين في حقيقة

## الخلود وهم في ساحة علينا ؟

وقد بلغ من شك أناتول فرانس أنه يشفق على الحماقات من التفنيد لأنه يعلم أنها متبوعة لا حالة بحمّاقات أخرى تخل محلها وقد لا تروقنا مثلها . ويقول :

« إنني اعتقد أن الإنسانية لا تزال لها ذخيرة واحدة من السخافة والبلادة في كل حين . فلا تنقص ولا تزيد . وكأنما هي رأس مال لا ينفد وإن اختلفت البضاعة التي تصرفه فيها .

والأمر الحقيق بأن يعرف هو : أليست الحماقات والترهات التي جلّلها القدم هي خير ما يربّحه الإنسان من رأس مال بلادته ؟ فالحق إنني لا أغبّط حين أرى حماقة من الحماقات العتيقة تحطم وتندثر . بل تراني أفكّر في الحماقة التي لا بد أن تخلفها وأقول لنفسي متوجساً : ألا يمكن أن تكون الحماقة الجديدة أصعب على نفوسنا وأخطر من الأولى ؟ فإن الحماقات القديمة بعد درس المسألة من جميع وجهاتها هي أهون محلاً من أخواتها الجديدة . لأنها صقلت بصدق الزمن وكاد القدم أن يمحو عنها اثمتها ويُكفر عن خططيتها » .

ويلوح لنا كأن أناتول فرانس يريد أن يشك حتى في هذه الحقيقة وهي أنه إمام الشكوكية في هذا العصر بلا مدافع . فهو يقول في حديقة أبيقور : « نحن ، نحكم بالشوكوكية على كل من لا يشاطروننا أو هامنا دون أن نسأل لعل لهم أوهاماً أخرى » وقد يفهم من هذا أن أبيقور الحديث يأبى أن يضاف على شيعة يرهون لأنه يعلم أن له أوهاماً كأوهام المؤمنين ولا يريد أن يسلم باختلاف بينه وبين جماعة المعتقدين والمصدقين ؛ فان كان هذا ما أراد فألي اختلاف أكبر من الاختلاف بين

المعتقد بان له حقائق والمعتقد بأن له أوهاماً لا أكثر ولا أقل . ذلك يهم ولا يعلم أنه واهم وهذا يهم ويعلم أنها أوهام في أوهام ، وهذا هو الفرق العظيم ؛ أو هذه هي المسألة كما يقول شكسبير .

على أنه لا شك في شك أناتول فرانس . فهو لا يؤمن بشيء على التحقيق ولا يخلي مثلاً من أمثلة الحياة العليا من الوهم والخداع . حتى الفن الذي يقف عليه نفسه ويلبس اليوم مسوح الكاهن القانت في معبده ما هو إلا خيال وما لذته الا اختراع من مخترعات النفوس . وخير ما يوضع على لسانه من حكم شعرائنا قول الشريف :

قف موقف الشك لا يأس ولا طمع      وغالط العيش لا صبر ولا جزع  
وخداع القلب لا يود الغليل به      إن كان قلب عن الماضين ينخدع  
وكاذب النفس يتد الرجاء لها      إن الرجاء بصدق النفس ينقطع

فهذا المعنى الذي ضمنه الشريف أبياته القوية هو لسان حاله في كل رأي ومذهب وعادته التي تهيمن على مزاجه فيما يباشره من تعاملات هذه الحياة .

ولكن الفرق بينه وبين غيره من يقولون بهذا القول أنه لا يزدرى الأماني المخترعة ولا يهجرها ليأخذ بدین الواقع المحدود الذي يدین به صغار النفوس وضعاف العقول . بل هو يرى أن أفضل فضائل هذا الواقع الذي يهتف به المنكرون أنه يعيننا أحياناً على الخيال وهو أنفس ما في هذه الحياة وأصدق ما يكشف لنا من غایياتها .

ومن الناس من يشك في كل شيء لاحتقاره الكون وضيق نفسه عن استيعاب ما فيه من جمال وعظمة . أما أناتول فرانس فلا يشك في الحقائق

الرائحة لا عظامه هذا الكون وإكباره إيه عن أن يحصره العقل في فكرة محدودة لا تقبل النقض ولا المناقشة . فلا تحزم برأي في كنه الوجود فهو أكبر من أن تحده بخيالك « وكل ما خطر بيالك فالكون بخلاف ذلك » واقبل كل رأي في الأخلاق والأديان على السواء أو ارفض الآراء كلها على السواء فأنت على مسافة واحدة من الخطأ أو من الصواب في كل حال - قل مع أقريطس في المأدبة التي أذهبها الكاتب في رواية تايس . « إن كان حقاً أن الفضيلة قد ذهبت من هذا العالم ذهاب الأبد فهذا يعنيني من ذلك وأي أثر له في سعادتي وما كان وجودها ولا ذهابها باختياري ؟ إن الذين يجعلون سعادتهم في أيدي غير أيديهم لهم الحمقى المجانين ؟ أما أنا فاني لا أريد شيئاً لا تريده الآلة كما أني أريد لنفسي كل ما أرادوه وبهذا أصبح نظيرهم وأشار لهم في صمديتهم . فإذا هلكت الفضيلة رضيت بهلاكها وأفعمني هذا الرضا بالفرح لأنه أقصى ما ينتهي إليه جهد عقلي وشجاعتي . وستحذو حكمتي في كل شيء حذو الحكمة الإلهية فتكون الصورة أنفس من النموذج لأنها كلفت أكثر مما كلفه فكراً وعملاً ». قل هذا مع أقريطس ثم قل مع نقias ساخراً: «إنني أفهم ! أنك تضع نفسك مع الآلة في مستوى واحد . ولكن لو كانت الفضيلة مقصورة على هذا الجهد الذي يبذله أتباع زينون ليسموا بأنفسهم إلى رتبة الآلة فالحق أن الضفدع التي نفحت نفسها لتصبح كالثور في ضخامته قد أتت بأية معجبة من آيات الفلسفة الرواقية» وادع مع بفينيوشس إلى الله أو ادع مع زينوثمس إلى الأساطير أو ادع مع تيموكليس الناسك القوصي إلى العدم ، فالعقل لا يخذلك إن استنجدت به ولا يضن عليك في حالة من هذه الحالات بحججه وأقيسته . إذن ماذا ؟ نعم ماذا وراء هذه الشكوك المائحة والخواطر المضطربة ؟ ألا نزال هكذا ثبت ونقض ونقبل ونرفض

ونرجم بالظن في كل ما تحتويه الحياة ؟ أليس للحياة برب ثابت تستقر عليه القدم ؟ بل لها برب ثابت . وأين ؟ في عالم الاحساس .

فلا معرفة الا فيها تحسه ولا حقيقة لك إلا الشعور . فأشعر بكل ما في الحياة من لذة وألم ومن متعة للتفكير والجسد واستوف حظك من شعورك تnel كل ما تخولك هذه الدنيا من معرفة . « وهذه الحقيقة المباركة المنجية منطقية في جميع الديانات وهي أن للناس قائدًا أجدر بالثقة من العقل وأن الأولى بنا أن نصغي إلى ما يميليه القلب » غير أن القلب يقودك إلى الأمل في المستقبل فلا تكذبه ودعه يستمتع بهذا الشعور الذي يبعثه فيه أمله . واعلم أن الشاك الأكبر نفسه يأمل في المستقبل ويعلق بعض الرجاء على خلائق لا يدركها العقل ستخرج من هذه الإنسانية في يوم من الأيام كما خرج الإنسان من الحيوان الأعمى . وهذا أمل تقبله أنت أو لا تقبله سيان . فاسخر منه إن شئت فسيسخر صاحبه من أملك إن شاء . ولكن ثق أن سخريه هذا العقل السمح الكريم ليست بالسخريه القاسية وأنها كما قال لن تسخر من الحب والجمال .

فالشعور هو مادة الحياة والعقل زيادة طارئة . وذلك رأي كرره الكاتب في معارض شتى تختلف في الأسلوب والتدليل ولكنه أدنى إلى الوضوح والتفصيل في عبارته التي ساقها بلسان بوليفيل من كتاب بيرنوزير - أي مذكرات أناطول فرنس نفسه - وهي « أن الإنسان لا يعيش بالعقل وأن العقل لا ينظم وظائف الحياة ولا يشبع الجوع والحب ، والدم يجري في العروق بغير وساطته فهو شيء غريب عن الطبيعة وهو إما عدو للأخلق أو غير مبال بها . ولا يد للعقل في توجيه غرائز الإنسان الخفية ولا في تربية أطوار الشعور الداخلية التي يتميز بها قوم ولا

فضل له في توليد الآداب والعادات . وليس العقل هو منشئ الديانات المقدسة والقوانين المجللة وإنما نشأت هذه الديانات والقوانين في ظل الماضي الرهيب من معالجة الاجتماع لوظائف الحياة الأولية » وأكثر من ذلك : « أن الناس لا يبقون في الحياة إلا لأنهم لا يفهمون إلا قليلاً ولا يفهمون ذلك القليل إلا على وجه ناقص . فالغباء والخطة لازمان للحياة لزوم الخبز والماء ، ولكي يكون العقل مأموناً من الضرر في المجتمع البشرية يجب أن يكون نادراً وهذا هو الواقع ! وليس ذلك لأن كل شيء في العالم مقدر تقديرأً لغرض صريح هو حفظ النوع بل لأن الحياة لا يتهدأ لها أن توجد إلا في الظروف الملائمة لها . ولا غلو في قولنا إن النوع الإنساني في جملته مطبوع على كراهة غريزية للعقل وانه على اعتقاد عميق القرار يوحى إليه أن هذه الكراهة موافقة لخير مصالحه » .

هذه هي فلسفة أناتول فرانس في الحياة ، ومهمها تكن للشكوك من حجة فلا ريب في أن القدرة التي تصرف مقادير الوجود ليست بالشكوكية ولا بالتالي يصح أن يكون شعارها « إن كل شيء ككل شيء » وإلا لما وجد شيء على الإطلاق . فان لم نعرف بالعقل ما مرادها وما حكمتها فلنوقن بالشعور ان هناك حقاً يستحق أن نؤمن به . وذلك حسبنا من الإيمان .

وأناتول فرانس لا يتفلسف وإن بحث في أعضل مسائل الفلسفة وتوغل في مشاكلها العويصة وفرضها المجردة ؛ فهو الفيلسوف الفنان والمفكر الصناع والكافن الأنيق ، وربما هزا بلغة الفلسفة المعقولة في اصطلاحاتها المبهمة وهو يعلم من أسرارها ما يعلمه أغمض الفلسفه المغمضين . وطريقته في الكتابة على الدوام هي الطريقة التي يوصي المدرسين بالنهج عليها في التعليم حيث يقول : « كن فيلسوفاً ولكن

تلطف في أخفاء فلسفتك حتى تعود شبيهة بالعقل التي تسمعها في بعد عن التصنع . واجتنب لغو الاصطلاحات ثم اشرح بلغة سهلة يفهمها الجميع نخبة قليلة من الحقائق العظيمة التي تحرك الخيال وترضي العقل . ولتكن لغتك بسيطة شريفة سمححة ولا يعجبك أن تعلم مقداراً كبيراً من الأشياء ولا تقلق نفسك لإثارة حب الاستطلاع » فهذه هي الطريقة التي سار عليها الكاتب الكبير في جمع كتبه فجاءت مثلاً بليغاً من السهل الممتنع الذي تغرى سهولته من لم يقتتحم هذه المآزرق ومتسع الاجادة فيه على غير الأئمة المبرزين . ولا يجد القارئ في تصفحها عناء يصد عقله ولا وقرأً من الأفكار يشق عليه حمله . فهي مائدة سهلة مخففة مفتوحة للجميع بلا فارق بين العارف والجاهل . والكبير والصغير . فإن خفي على القراء شيء من ذخائرها وأطاليتها فليس ذلك لأن المضيف أخفاها عنه بل لأنه هو لم يلتفت إليها ولم يدد يده لتناولها . واللوم عليه لا على صاحب المائدة إن خرج منها جائع النفس شاكياً من الحberman .

ولا يضيع الوقت الذي تقضيه في قراءة أي كتاب من كتب أناطور فرنس ولو أملك بعضها ولم يجتذبك موضوعها . ولكنك إن كنت من الراغبين في الاختصار المشغولين عن التقسي فاكتف منه بتايس وحديقة أبيكور . بل اكتف بحديقة أبيكور فإن فيها على إيجازها بлагаً من فلسفة الرجل في الأدب والحياة وخلاصة طيبة للمجلدات الكثيرة التي يسع بها ذلك القلم الفياض .

وإلى هنا تكلمت عن أسلوب الفكر . أما اسلوب اللغة وبيانها فليس لي أن أبدى فيه رأياً لأنني أقرأه مترجماً ولا أعرفه إلا ساماً . والظاهر مما ينقل إلى اللغة الانجليزية من النقد الفرنسي أن المدرسة الحديثة في

فرنسا تنظر الى كتابته نظرتها الى الآثار الجليلة التي يعجب بها القارئ ولا يمنعه ذلك أن يشعر بفوات وقتها . لأن النزعة الجديدة منصرفة الى الابتكار بل إلى الاعتساف في الابتكار . فهي لا ترضى عن الأساليب المقررة والبلاغة المألوفة ولا يروقها الا ما يروع ويدهش ويهز النفس ويستفز الاحساس . وهذا مذهب لا يرضاه أناتول فرانس لفكره ولا لقلمه . وستفصل الأيام بينه وبين عشاق التغيير والتنوع من نقاده ، ولا تخالها الا ستحكم له لا عليه لأن البلاغة الحقيقة بلغة في كل زمان .

على أنه بعد كل ما يقال إمام من أئمة الأدب باتفاق الجميع وأستاذ من أساتذة البيان بلا نزاع .



## عمانويل كانت

- ١ -

### ترجمة حياته

ترجمة حياة كانت ! وهل وكانت حياة ؟ وهل لحياته ترجمة ؟ إن من أصعب الصعب - والعهدة على هيئي الشاعر الفكه الظريف - أن تكتب وكانت ترجمة حياة لأنه لا حياة له ولا ترجمة حياته . . . إنما هو آلة مفكرة . وهو آلة عظيمة بلا شك ولكنها آلة كسائر الآلات : تسير ببعاد وتقف ببعاد وتأكل وتشرب وتنام وتستيقظ وتقرأ وتكتب وتترىض ببعاد . فهو في الساعة الخامسة : الخامسة بلا زيادة ولا نقصان ييرح فراشه ، وبعد ذلك بدقاائق يتناول قدحين من الشاي أو القهوة ويدخن ، ثم يعمل في القراءة والكتابة والمراجعة ساعتين . ثم يلقي محاضرته . ثم يعود إلى مكتبه فلا يفارقه حتى الساعة الواحدة . ثم يستعد للغداء فيقضي على المائدة ساعتين أو ثلاثة مع رفاته وأصحابه . ثم يخرج في الساعة الرابعة لرياضته المشهورة لا يقدم دقيقة ولا يؤخر دقيقة ، وسواء صاف الزمان أم شتا وصاحت السماء أم أقلعت وطاب الهواء أم كدر وأمتلأ الطريق أم صفر فالسابلة في الطريق الذي عرف بعد ذلك باسم الفيلسوف على يقين من أن

---

( ١ ) البلاع في أول مايو سنة ١٩٢٤ .

صحابهم لن يخل بالموعد لاي سبب . فإذا ظهر في الطريق أو مأبعضهم الى بعض وأنخرجوا ساعاتهم وضبطوها . . . ثم يعود إلى المنزل فيقرأ الصحف وما شاكلها من القراءات الخفيفة ثم يحضر درسه للبيوم التالي ثم يذهب إلى فراشه الساعة العاشرة لينام أو ليسنلقي فيه إلى أن ينام ولو طال به انتظار النوم ساعات . . . وهكذا يمر البيوم بعد البيوم والأسبوع بعد الأسبوع والشهر بعد الشهر والسنة بعد السنة وهذا النظام على وثيره لا يتغير ولا يعتريه نقص ولا إضافة . فأي ترجمة تكتبها لهذه الآلة الدورية ؟؟ وأي حياة تشتمل عليها تلك الترجمة ؟

وصحيف أن الرجل لم يكن الله في نفسه وإن كان الله في معيشته . صحيح أنه كان قوة تدير ولم يكن بالقوة التي تدار . وأنه كان نفساً تشعر لا الله مركبة من الحديد والخشب . وكان يحب الطيور ويأنس بالأطفال ويعطف على الضعفاء وطلاب الحرية في كل أرض ، وكان ودود النفس يحتمل من خدمه الأذى الذي لا يحتمله الناس من ساداتهم ، وكان ما شئت من كرم وبر بالمساكين على ما به من خصاصة وقلة . صحيح هذا كله بلا ريب ولكن ماذا يعني هيئي من كل هذا ؟؟ إن الحياة هي الحب وهيئي هو القائل « أنا أقبل فأنا أعيش » معارضاً لقضية ديكارت القائل « أنا أفكر فأنا موجود » . فمن كان يقبل فهو عائش ومن كان يفكر فهو موجود ليس إلا . . . « كانت » لا يقبل فهو لا يعيش ومن ثم لا تكتب له ترجمة حياة . هذه قضية منطقية لا تقبل الجدال . !

على أن كانت لم يحب حتى يقبل ، بل لم يتزوج ولم يخطر له خاطر الزواج إلا مرتين لم يبلغ في واحدة منها حد المكاشفة ، بل وقف في المرتين عند التفكير والتردد والموازنة بين دخله وما تقتضيه معيشة الزواج

من نفقة . وفيما هو يفكر في المرة الأولى تزوجت صاحبته ، وفيما هو يفكر في المرة الثانية رجعت صاحبته الأخرى إلى وطنها « وستفاليا » قبل أن يتم بخطبتها . وكانت هذه المرة خاتمة عهده بالزواج والتفكير فيه .

ولكن ما قول هيني ومن يرى رأيه في كانت إذا علموا أن كتبه الفلسفية الجافة التي لا قبل فيها ولا غزل بين سطورها كانت تندى على بعض القلوب المقروحة وكان يجد فيها بعض القراء سلواناً وعزاء من تبرير الهوى وألام المجر ؟؟ فمن بين الرسائل الباقيه التي كانت ترد إليه رسالة من نبيلة فنسوية كتبت إليه تناديه « يا كانت العظيم ! إليك ألحًا كما يلجم المؤمن إلى إلهه » ومضت في رسالتها تبته لوعجها وتقول إنها أحبت ولكن حبيها يصادقها ولا يحبها وأنها لولا كتبه لقتلت نفسها .. وقد قتلت نفسها فعلاً ولكن بعد موت « كانت » بسبعين شهور .

وهذه قصة عجيبة غير أنها شبيهة بذلك العصر الذي ضلت فيه العقول فشغلت حملها على القلوب ، واضطربت الأفكار فزاغت العقائد ، وأصبح النطق بلسماً للقلوب التي أشقتها عقولها وبليتها خواطرها . فربما كانت فلسفة كانت أفعى لبعض العشاق في عصرها من أغاني الشعرا وقصص الغرام ، وهي مع هذا أJeff وأصلب ما كتب في الفلسفة وأفتر المباحث العقلية إلى الطلاوة وحسن الصياغة .

نعم كانت كتب كانت قليلة الطلاوة وكانت مثلاً في صعوبة الأداء وبيوسة العبارة ، وهو الأمر الذي كان يعجب له سامعوه وحاضر ودروسه وأحاديثه . فقد كانوا يسمعونه بليغاً خلاباً في محاضراته ويقرؤونه قاسياً ملأ في مؤلفاته . وكان الطلاب يبكرون ساعة قبل موعد درسه لازدحام القاعة وشدة الإقبال على سماعه أما كتبه في كان يقرأها إلا القليلون وما كان

يفهمها إلا النزء المختار من هؤلاء القليلين . وقد سُئل كانت في ذلك مراراً فكان يقول معتذراً أنه يضع مؤلفاته للاختصاصيين من دارسي الفلسفة ويتوخى الإيجاز في عبارته ولا يسلم الموجز من غموض واقتضاب ، وإنه يجب أن يترضى غرور القراء بشيء من الابهام والتعمية يتخلل به كتاباته ليعلموا أذهانهم في حل أغزازها وتفسير غوماضها ويستمرئوا راحة الفهم بعد مواجهة الفكر .

وما يروى عن فصاحة كانت وخلابة منطقه أنه نجا من المبارزة يوماً لحسن بيته وقوه برهانه . وذلك أنه كان يتمشى بعض الأيام في أحدى الحدائق العامة فلقي جماعة من أصحابه هناك فوقف يجادلهم ، واستطرد به الحديث إلى الخلاف الذي كان قائماً في ذلك الحين بين الانجليز والأمريكيين فاشتد في مؤازرة الأمريكيين وتأييد حقهم وأنحى على الانجليز إنجاء فيه بعض العنف . فما راعه إلا أحد الواقفين مع أصحابه يتقدم إليه ويقول له : إنك أسأت إليّ وإلى أمتي لأنني انجلزي من تلك الأمة التي أنحيت عليها وإنني مطالبك بالترضية وفاقاً لقانون الكرامة . قال ذلك متميزاً مهتاجاً فلم يكتثر الفيلسوف ولا غير مجرى حديثه ولكنه ذهب يشرح رأيه ويفصل الأسباب التي دعته إلى مظاهره الأمريكية ومؤاخذة الانجليز ويقول إنه ينصر الحق الذي يجب على كل إنسان - وطنياً كان أو غير وطني - أن ينصره . واسترسل في هذا البيان يتبع الحجة بالحججة ويشفع النصيحة بالنصيحة حتى هدأت ثائرة الانجليزي وبهرته بلاغته ونبالة نفسه فتقدما إليه معتذراً من حدته ورافقه إلى منزله وقضى معه السهرة ودعاه إلى زيارته ، فكانت فاتحة صداقة دائمة ومودة حيمة .

وصداقة هذا الانجلزي للفيلسوف تستحق التنويه لأنها ربما كانت

سبب ما عرف به كانت فيما بعد من دقة المواعيد وتنظيم الحركات والأعمال . فإن هذا الرجل - واسمه جرين - كان واحداً من ذلك الطراز الانجليزي الذي اشتهر في القرن الماضي خاصة بالدقة المفرطة في ترتيب أوقاته والشدة البالغة في احترام كلماته بل حروفه ، ومن نوادره مع كانت أنها تواعدوا مرة على الركوب في الساعة الثامنة للتزهه فما جاءت الساعة الثامنة إلا ربعاً حتى كان جرين مستعداً في غرفته والساعة في يده . فلما بقي من الموعود عشر دقائق لبس قبعته ، فلما بقيت خمس دقائق تناول عصاه ، فلما دقت ساعة الحائط الدقة الأولى فتح باب المركبة وانطلق في طريقه . ولم يبعد غير يسير حتى لقي كانت قدماً في الطريق . ولكن لم يقف ليأخذه معه لأنه تأخر عن موعده دققتين . . !

نقول ربما كانت هذه الصداقة فاتحة التاريخ الآلي في حياة كانت .  
ولا بد من الاعتراف بهذه الآلية التي سخر منها هيني . لأنك لن تقلب من تاريخ الفيلسوف كله إلا صفحات مكررة ولن تنتقل فيه من مرحلة إلى مرحلة غير أرقام السنين وتاريخ الكتب التي ألفها والوظائف التي تقلدها . فالتناقض على أنه بين حياته الظاهرة وحياته الباطنة أو بين معيشته وأثره في عصره . والتغيرات التي طرأت على معيشة الرجل الظاهرة تحصر في بعض صفحات أما التغيرات التي أحدها في آراء الناس وعقائدهم فلا تكفي لشرحها المجلدات . وإليك جمل ترجمته من يوم مولده إلى يوم وفاته .

ولد كانت بمدينة كونجسبرج في يوم ٢٢ ابريل من سنة ١٧٢٤ .  
فهم يحتفلون في هذا الشهر بمضي مائة سنة من يوم ولادته ، وكان رابع أولاد أبيه وهو رجل من أصل إيفوسي يحترف صناعة السروج . وكانت

أمه امرأة تقية صالحة فرغت ورغم أبوه في تعليمه علوم الدين لخدمة الكنيسة . ثم ماتت أمه وهو في الثالثة عشرة ولم يتحول أبوه عن رأيه فدخل كانت الجامعة بعد ذلك بأربع سنوات ليتلقي دروس الكهانة ، ووعظ مرة أو مرتين في إحدى الكنائس القرية على سبيل التمرن . إلا أنهم فضلوا عليه طالبا آخر في سلك الفتاة التي ترشحها الجامعة للتخرج في الكهانة فأقبل على دراسة الفلسفة والرياضيات ، وهكذا كان اتجاه أعظم الفلاسفة المحدثين إلى طريق الفلسفة مصادفة واتفاقاً ، ثم اضطرته الفاقة إلى طلب الرزق من صناعة التعليم فاشتغل ب التربية أبناء الأسر المتوسطة مع مثابرته على التحصيل في الجامعة حتى جاز امتحان الأستاذية في سنة ١٧٥٥ أي في الثالثة والثلاثين من عمره .

وشرع من ثم في القاء محاضراته في الرياضيات والطبيعتيات والفلسفة عشر سنوات معتمداً في الفلسفة على آراء ولف وبومستر وبومجارتن مع قليل من التصرف . وكان إعجاب الطلبة بفضاحته عظيماً حتى أن هردر الأديب الألماني الكبير - وكان أحد تلاميذه - نظم إحدى محاضراته شعراً لما استحوذ على نفسه من بلاغتها وسحر معانيها فكافأه الأستاذ على ذلك بالقاء المحاضرة المنظومة على زملائه الطلبة قبل البدء في محاضرته الجديدة .

واشتهر اسمه في ألمانيا فطلبته جامعة أرلنجن لتدريس المنطق وما وراء الطبيعة وطلبته جامعة جينا مثل هذا الكرسي ، ولكنه بقي في موطنه على حال من العسر المستور بالتجميل إلى أن خلت وظيفة أستاذ المنطق وما وراء الطبيعة في جامعة كونجسبurg ، فعين لها بمرتب ستين جنيها في السنة عدا مصاريف المحاضرات في ٢٠ أغسطس سنة ١٧٧٠ ، ووافق ذلك

عهد وزارة زيلتر المعروفة بحرفيته وميله إلى الإصلاح فتولاه بكلاءته فلم يبال أن يجهر برأيه في ذلك العصر الذي لا يؤمن فيه الفيلسوف الحر على نفسه وعلى رزقه ؛ وأظهر كتبه في أصول الفلسفة والأخلاق واحداً بعد آخر فتلقاها قراء الفلسفة بلهفة المشتاق وقال الشاعر شيلر إنها « نور جديد أثير للناس » وقال فيخت « ليس كانت نور العالم ولكنها منظومة شمسية كاملة » وفي سنة ١٧٨٦ استندت إدارة الجامعة إلى كانت فحسنت حاله شيئاً ما واتسع رزقه بعض الاتساع . وفي سنة ١٧٨٨ استقال زيلتر من وزارة التعليم فخلفه كريستوف فلتر المتخصص بالأحق فشدد الرقابة على المطبوعات وحظر طبع كل كتاب يخالف التوراة والكتب المنزلة في رأي رجال الدين ، فأصاب كاتب في ذلك عنت غير قليل وساعد الوزير على اضطهاده للفلاسفة والكتاب خوف الملوك يومئذ من الشورة الفرنسية وكراهتهم لكل جديد في عالم الفكر . وظل الحال على ذلك عدة سنين .

وفي سنة ١٧٩٥ تخلى كانت عن جميع دروسه في الجامعة إلا حصة واحدة كل يوم في المنطق وما وراء الطبيعة ، ثم تخلى عن هذه أيضاً بعد ذلك بستين . وفي هذه الأثناء مات فرديريك وليام الثاني واستقالت وزارته المستبدة فاستطاع كانت أن يظهر من آرائه ما لم يكن مباحاً من قبل . إلا أنه ضعف وخاته الذاكرة وأدركه خرف الشيخوخة رويداً رويداً فلزم العزلة ، وجعل ذلك العقل الجبار يهذي بأغاني الأطفال التي كان يحفظها في صباه وأطبق الظلام حول تلك البصيرة النيرة فجهل أقرب الناس إليه ، وبقى في عزلته إلى أن وافاه أجله في يوم السبت الحادي عشر من شهر فبراير سنة ٤٠٨ .

ولم يبلغ فيلسوف حديث في حياته ما بلغه كانت من بعد الصيت

وعلو المنزلة وحب الناس له وسعيهم إلى لقائه من كل صوب على تعذر  
الواصلات في ذلك العصر ، حتى إن طبيباً روسياً خلع معطفه وصداره  
على خادم الفيلسوف لأنه مكنته من مقابلته في أواخر أيامه وأعطاه مسودة  
مصححة من بعض كتبه .

\* \* \*

فأنت ترى أن ترجمة كانت ليست بالترجمة العظيمة وإن تضمنت  
سيرة رجل عظيم . أما العظيم فيه فترجمته الباطنة وسيرته الفكرية  
وموعدنا بتلخيصها في الأسبوع القادم .

## عمانويل كانت<sup>(١)</sup>

- ٢ -

### عمله في الفلسفة

إن عظمة كانت ليست في مذهب أنسأه فإن الرجل لم ينشئ مذهبًا على مثال المذاهب الفلسفية المعروفة التي تبحث في أصل الوجود وتناول كل شيء فيه تعليلاً وتفصيلاً وتحاول أن تضعه كله في حيز من الفكر لا يتخطاه ، وهو لم يدع أنه أنشأ هذا المذهب بل قرر ما ينافق المذاهب جمياً ويظهر عوارها وشططها لأنه أنشأ فلسفة النقد وجعل العقل نفسه موضوع بحثه وانتقاده . وإنما عظمة الرجل في شيء واحد هو أنه بين للعالم في عصره ما يمكن معرفته وما لا يمكن أن يعرف بسبيل ، أي أنه وضع تخوم العقل البشري وأنزله في مكانه فحصر جهده فيما يستطيع وصرفه عنها لا يفيد .

قسم كانت الحقائق إلى قسمين : حقائق الأشياء في ظواهرها (Phenomena) وهذه - كما يقرر كانت - يعرفها العقل بالحس والإدراك وتبحث فيها العلوم وتصل منها إلى نتائج صحيحة في باهها ، خلافاً للذين أنكروا كل شيء وشكوا في كل شيء حتى في قانون التجربة

(١) البلاغ في ١٤ مايو سنة ١٩٢٤.

والسببية ، فقالوا إن ربط السبب بمسبيه في الذهن البشري كربط أي شيئين آخرين لا علاقة بينهما . أو بعبارة أخرى إن إدراك التعاقب في شيئين كإدراك الشيئين على التعاقب بلا فرق في الحالتين . فإذا نظرت إلى النهر ثم نظرت إلى البر فهذا كما ترى الحب أولاً ثم ترى الزرع . فلا يصح أن يكون الحب سبباً في ظهور الزرع إلا كما يصح أن يكون النهر سبباً في وجود الأرض . أما كانت فيقييم الدليل على صحة السببية و يجعلها من الحقائق الأولية التي أتت بها النفس من عندها وينفي قول القائلين ان العقل استفاد العلم بالسببية من التجربة لأن التسلیم بالتجربة هو تسليم بالسببية أيضاً .

وحقائق الأشياء في ذاتها ( Noumena ) وهذه لا سبيل إلى معرفتها من طريق العقل البة لأن العقل لا يعرف إلا ما يقع عليه الحس أي لا يعرف إلا الأشياء في ظواهرها أما الأشياء في حقائقها وكنه وجودها فمن وراء طاقتها أبداً . صحيح أن العقل حين يحكم على شيء من الأشياء يتتجاوز الحس الذي جربه إلى نتيجة وراء محسوساته ، وأنه إذا قال مثلاً إن الزجاج الرقيق ينكسر حين يصطدم بالحجر الصلب فليس معنى ذلك أنه قد رأى كل زجاج ينكسر ، ولكن هل معناه أنه أدرك شيئاً ما وراء الحس ؟؟ كلا وإنما هو وسع الحكم في دائرة المحسوسات فقرر أن الزجاج إذا اصطدم في حالة خاصة بالحجر وقع الكسر ، فهو ينقل الحس من دائرة إلى دائرة أوسع منها وهذا كل ما يستطيع العقل أن يصنعه حين يبني علومه على التجربة ، أي أنه لا يستطيع الخروج أبداً من دائرة المحسوسات أو المدركات .

وكما قسم كانت الحقائق إلى قسمين كذلك قسم الإنسان إلى

قوتين . العقل والإرادة أو الوجدان ، فالعقل يدرك الأشياء في ظواهرها والإرادة تحيط بالأشياء في ذواتها لأنها هي من عالم هذه الذوات . ومن هنا نفهم أن علم ما وراء الطبيعة مستحيل من طريق العقل في زأي كانت ولا سبيل إليه إلا من طريق الإرادة التي تحيط بكلة الأشياء .

على أن كانت لم يفصل كل الفصل بين عالم العقل وعالم الإرادة أو عالم الحقائق اللدنية . فإننا مع اعتقادنا على المحسوسات والملدكات في تحصيل معارف العقل لا نستغنى عن حقيقة أولية نبني عليها هذه المعرف . مثال ذلك السببية التي سبقت الإشارة إليها فمن أين أتى بها العقل ؟؟ أمن التجربة ؟؟ لا . لأن تسلیمك بالتجربة هو تسليم بالسببية كما قلنا ، أعني أنك حين تقول إني جربت كيت وكيت وأنك تقول إني ربطت أسباباً بسببياتها فأنت مسلم بأن لكل شيء سبباً قبل أن تبدأ بالتجربة فالسببية على ذلك حقيقة أولية لم يصل إليها العقل بالبرهان ولا بالتجربة ولكنه يبني عليها كل ما يجريه ويثبت صحته براهينه . وقس على ذلك بقية حقائق كانت الأولية .

ولكن كانت لم يذكر لنا على وجه قاطع ما هي العلاقة بين الأشياء في ظواهرها والأشياء في ذواتها ، فهل الأشياء في ظواهرها جزء ناقص من الأشياء في ذواتها يحتاج إلى تكميلة للعلم به على حقيقته أو هي صورة أخرى مغايرة كل المغايرة لتلك الماهية المحجوبة عن العقل ؟؟ ولا جواب على هذا السؤال وليس من هم كانت أن يتبسيط في الإجابة عليه بل هو ينتقد الذين يذهبون بالفلسفة إلى ما وراء حدودها ويقول إننا نقع في التضارب كلما تجاوزنا الحد المأمون الذي نعرفه حق المعرفة .

\*\*\*

وقد اعتاد الناس إذا سمعوا بفيلسوف أو قرأوا عنه أن يسألوا عن رأيه في قضيتيْن : قضية أصل الوجود والاعتقاد بالله وقضية الأخلاق .  
فما هو رأي كانت في هاتين القضيتيْن ؟؟

أما رأيه في القضية الأولى فظاهر ما أسلفناه من رأيه في علم ما وراء الطبيعة ، فهو يرد العلم بهذه الحقائق إلى عالم الإرادة ويخرجها من دائرة العقل . وقد كان كانت لا ينكر وجود الله ولا يحاول أن يقيم الدليل العقلي على وجوده ولكنه نصر الملحدين من حيث لم يرد ذلك حين أخذ في توهين الأدلة التي يقيمها الفلاسفة واللاهوتيون لاثبات وجود الله تعزيزاً لرأيه القائل بأن الوصول من طريق العقل إلى علم الأشياء في ذاتها مستحيل . وقد حصر كانت هذه الأدلة في ثلاثة هي ( ١ ) أن الله موجود لأن مجرد إدراكنا لوجود كائن كامل هو برهان على وجوده ( ٢ ) أن الله موجود لأن العالم موجود ( ٣ ) أن نظام الدنيا دليل على كمال الله . فقال عن البرهان الأول : إن قولنا إننا لا يمكننا أن نتصور كائناً من غير أن يكون ذلك الكائن موجوداً هو نفسه تسليم بأن الشيء المتصور غير الشيء الموجود ، وهكذا يتقوض هذا البرهان قبل أن يقوم على أساسه لأنه يسلم بأن وجود الشيء غير تصوره وتصوره غير وجوده . وقال عن البرهان الثاني إن وجود العالم قد يدل على وجود مجده ولكنه لا يستلزم الكمال الأدبي . وقال عن البرهان الثالث إننا اذا أردنا أن نستدل على صفات الله من صفات العالم التي نراها وجب أن نصدق أنفسنا القول فنذكر الخلل والعيب كما نذكر الاتقان والحسن . وأسهب في إيراد كل برهان من هذه البراهين وفي الرد عليه غاية الإسهاب .

أما رأيه في قضية الأخلاق فكرأيه في قضية أصل الوجود أي أنها هي

أيضاً خارجة عن دائرة العقل والتعليل . فهو يقسم الأوامر إلى قسمين :  
قسم الأمر المطلق وقسم الأمر المعلل . فإذا قال لك قائل اجتهد لتجح  
 فهو يبين لك العلة التي توجب عليك الاجتهاد وهذا هو الأمر المعلل  
وليس هو من الأخلاق وإنما هو من المآس المنفعة . أما إذا قال لك قائل  
افعل الواجب أو كما يقول كانت نفسه « إفعل ما تريده أن يكون قانوناً  
عاماً لكل فعل » فليس لهذا الأمر علة ما . فأنت في انقيادك لهوak خاضع  
للأسباب والمسبيات وللعلل التي يفهمها العقل ولهذا تقف عند حدود  
العالم المقيد عالم الأشياء في ظواهرها ، ولكنك في قيامك بالواجب حر  
مطلق من قيود السببية فلا تطيع قانون هذا العالم المشهود بل تعمل كأنك  
جزء من الإرادة التي لا تجري عليها أحكام القوانين والأسباب ، أو كأنك  
تلك الإرادة التي قلنا إنها تتصل بعالم الأشياء في ذاتها لا في ظواهرها .

ولا يستسهلن أحد أن ينقض رأياً من آراء كانت وإن ظهر له في  
بادئ الأمر أنها ضعيفة السند . فإن من أشد الغرور أن يجترئ أمرؤ على  
هذا العقل الفذ الذي قل أن ينجيب الزمان مثله فينظر إلى رأي من آرائه  
نظرة استخفاف أو تسرع . وليدرك الذي يقف هذا الموقف أنه ما من  
اعتراض خطير له إلا قد خطر قبله لكانه وزنه بميزان لا يذر صغيرة ولا  
كبيرة ولا يسقط من حسابه شيء . لقد كان هذا العقل أujeوبة الأعاجيب  
في صحة القياس وضبط الحكم وجودة النظر في الدقائق والجلائل . وماذا  
تقول في عقل استلزم بالقياس وجود كوكب سيار في موضع « أورانوس »  
قبل استكشاف هرشل لهذا الكوكب بالراصدة الفلكية . ورأى بالقياس  
تناقض حركة الأرض على محورها من تأثير الحركة المضادة للمد والجزر قبل  
أن يصل « هاوزن » إلى اثبات ذلك بمائة سنة ، وقال بالتجاه مركز ثقل  
القمر إلى نصفه البعيد عن الأرض قبل أن يتحقق هذا العالم الأخير من

صحة هذا الرأي بعشرات السنين ؟ ولقد سبق كانت العالم الإنجليزي دارون إلى مذهبه في أصل الأنواع والنشوء والارتقاء فقال « إن التقابل في صور الأحياء على كثرة تنوعها يرينا كأنها نشأت من أصل واحد ويقوى الظن بوجود قرابة حقيقة بينها وبخروجها كلها من أبوة أصلية واحدة ، بالتقريب بين نوع منها ونوع من هذه الأنواع التي يبدو فيها القصد واضحًا . أي من الإنسان إلى الحشرات المتعددة الأرجل إلى الطحالبيات إلى أن تنتهي أخيراً إلى أوضاع صور الطبيعة المعروفة لنا وهي المادة غير العضولة التي يظهر منها ومن قواها أنها مصدر جميع تصميمات الطبيعة جرياً على قوانين آلية . وهي تلك التصميمات التي تلوح لنا في الكائنات العضوية عويبة مغلقة حتى تخيل اليانا اننا مضطرون إلى أن نتخذ لها قانوناً خاصاً لتفسيرها » ويقول أيضاً : « إن العالم الطبيعي قد يقبل الظن بأن الأرض التي نشأت هي نفسها من هيولى مختلطة قد ولدت في الأصل صوراً ناقصة ثم ولدت هذه الصور صوراً غيرها قومت نفسها على حالة أنساب لبيتها وعلاقاتها المتبادلة بينها حتى أجابت هذه الأم فقصرت ولادتها على أنواع معينة » . ثم زاد على ذلك أن احتمل « انتقال الحيوانات المائية إلى حيوانات تعيش في المستنقعات ثم إلى حيوانات برية » وهو هو مذهب دارون في قواعده ومجملاته .

ولا يدخل في روع قارئه أنني أتيت هنا بخلاصة عمل كانت في الفلسفة أو بخلاصة موجزة منه كلا ولا بل محة من تلك الفلسفة العظيمة الواسعة ؟ وإنما غاية ما صنعت أنني ثقبت بالإبرة ثقباً صغيراً في ذلك السنار السميك القائم على تلك الفلسفة فسقط منه شعاع ضئيل على جبل هائل لا يجد الطرف سفوحه وشعفاته ولا سبيل إلى أكثر من ذلك في هذا المقام .

أما تفاصيل هذه الفلسفة في أصولها فمن ذا الذي يفهمها على صحتها ؟؟ إن الشراح الذين تصدوا لتفسيرها ليختلفون في فهمها اختلافاً بعيداً حتى لينقض أحدهم ما يثبته الآخر ، ولعل كانت نفسه لم يكن يفهم تفاصيل فلسفته في كل حين على غط واحد . فمن أراد الاستبحار فدونه البحر الغطم فلينزل فيه إلى أعماقه ولكن عليه بالعوامات قبل النزول !!! » .



## فلسفة الجمال والحب<sup>(١)</sup>

حدّي من « رسائل الأحزان » الغلاف ولست أتمنى أن أتعداه .  
صاحب هذه الرسائل وهو الأديب مصطفى صادق الرافعي يزعم أنه  
كتبها في فلسفة الجمال والحب وأنا أريد أن أكتب في « فلسفة الجمال  
والحب » لأنني عدلت فيها إلى رأي جديد يوافق رأيي الأول ويزيد عليه  
بعض الزيادة .

وقد كان البحث في فلسفة الجمال شاغل نفسي - أو فكري - حين  
دفع إليّ الرافعي رسائل أحزانه ، فلما رأيت على غلافها أنها وضعت في  
فلسفة الجمال والحب كما يقول مؤلفها الفاضل قلت خيرا ! ه هنا مقطعاً  
يمسن الوقوف عليه . ووقفت هنالك لا أتقدم وراء الغلاف خطوة لأن في  
الغلاف الكفاية .

كان لي رأي في الجمال خلاصته « أنه اشارة في أظهر عضو من  
الجسم - أعني الوجه - كانت ولا تزال تدل على فضيلة جنسية في جسم  
الرجل أو المرأة » و« إن أظهر ما تظهر الملامحة من معارف الوجه في العين  
والشفة لأنهما الجارحتان اللتان ترتسما فيهما حالة النفس وإحساسها بغاية  
الوضوح والجلاء . . . وأصدق ما يقال في هاتين الجارحتين أنهما نافذة

---

(١) البلاغ في يوم الثلاثاء ٢٠ مايو سنة ١٩٢٤

النفس فمنها تطل على العالم ومنها يطل العالم عليها ، ولعل ما تكشفه  
منا للناس أكثر مما تكشفه من الناس لنا » .

وهذا بعض رأيي الآن في جمال الجسد الانساني وليس رأيي كله ؛  
وانما كان رأيي الأول أدنى الى العلم فصار رأيي الثاني أدنى الى الفلسفة ،  
والرأيان مع هذا من منبع واحد .

\* \* \*

فما الجمال في الجسد الانساني ؟ أقول بالايحاز إن الجمال هو  
الحرية ! وسيعجب القارئ من هذا القول ولكنني لا أدعه يطيل  
العجب ، وسأبادره بتفسير ما أقول وتفصيل ما أجمل .

إن الوظيفة تخلق العضو هذه حقيقة مقررة . فالانسان لا يمشي لأن  
له قدمين بل هو له قدمان لأنه أراد أن يمشي ، وهو لا ينظر لأن له عينين بل  
هو ذو عينين لأنه أراد أن ينظر ، وهكذا كل في جميع الأعضاء والجوارح .  
فالحياة إذن وظيفة أو وظائف ، والأجسام وأعضاؤها هي أدوات  
هذه الوظائف التي تعمل بها وألاتها التي تبرز فيها حركتها وشعورها .

وعلى حسب الحياة يكون الجسد أو تكون أعضاؤه ؛ وكلما كانت  
وظائف الحياة ظاهرة غير معتادة في حركتها كانت الأعضاء صحيحة حسنة  
الأداء وكان عمل الحياة بها سهلاً وحريتها فيها أكمل ، وكلما كان العضو  
مسهلاً لعمل الحياة كان مؤدياً لغرضه موضوعاً في موضعه وكان مبرأ من  
النقص والعيب ، فهو العضو الذي يجاوب مطالب الحياة ويحقق لها  
حريتها ، وهو العضو الجميل .

يقولون إن الجمال هو التناسب ، وهذا صحيح ، ولكن ما هو

التناسب ولأي شيء يعجبنا ومتى يكون الجسم متناسباً فنراه جميلاً؟

إن التناسب هو أن لا يزيد عضو أو ينقص في الحجم والشكل ، فلا يكون أضخم ولا أنحف ولا أطول ولا أقصر ولا مختلفاً في التركيب واللون عما ينبغي . هذا هو التناسب وليس هو غاية في ذاته كما ترى لأننا نحتاج إلى أن نعرف « ما ينبغي » للأعضاء حتى نعرف الحجم أو الشكل الذي يناسبها ، أي أن هناك غاية أخرى يكون التناسب تابعاً لها ومنظوراً فيه إليها ، فما هي هذه الغاية ؟ وأي شيء تكون غير وظيفة الحياة التي يتكون الجسم لتأديتها .

على أننا إن نظرنا إلى التناسب كما يصفونه فكيف ترانا نجده ؟ نجد الجسم الذي يدق حيث تناسب الدقة ويغلظ حيث يناسب الغلظ هو الجسم الذي تتصرف فيه وظائف الحياة بلا عائق فتسير حيث يجب أن تسير وتوقف حيث يجب أن توقف . لا تتحسر عن جانب فتركه عظاماً ولا تكسل في جانب فيمتهلء شحماً ، لا يمسكها شيء ولا يتعجلها شيء بل تسير في الجسم كما تشاء وتسيطر على الأعضاء كما تريده فهي حرة عاملة في مملكة مطيبة صالحة . ومعنى ذلك أن التناسب تابع لوظيفة الحياة وليس وظيفة الحياة تابعة للتناسب ، فنحن إذا عينا طول العنق مثلاً في إنسان فليس طول العنق الذي نعييه لأننا لا نعي هذا الوصف بعينه في الإوز والنعام والزراف ، ولكننا إنما نعي اختلال وظائف الحياة وظهورها في الأعضاء على غير الصورة التي ت المناسبها والتي كانت تظهر بها لو تركت لنفسها وكانت حرة فيها تصنع ، بغير آفة تعوقها أو تحيد بها عن سنته .

إن الجسم الجميل هو الجسم الحر وما من حسنة إلا وهي تعلم ذلك بفطرتها فلا تعدل بالرشاقة صفة من صفات الملاحة ، وليس

الرشاقة إلا خفة الحركة وليس خفة الحركة الا الدليل على أن وظائف الحياة حرة في جسدها تخطو وتلتفت وتشير وتختال بلا كلفة ولا معاناة وتزن نفسها في أعضائها بميزان لا خلل فيه ولا نقص يعتريه .

وما من سهو ولا مصادفة كانت الأمم المستعبدة ضعيفة الميل إلى الرشاقة تؤثر الأجسام الغليظة المترهلة على الأجسام المشوقة المستوىية ، وإنما كان ذلك هواما لأن الحياة فيها مرهقة والحرية فيها ضيقة فهي أميل إلى البطء والتراخي إذ كانت حياتها بطيئة متراخية ، وهي أهون من أن تهيم بالرشاقة إذ كانت لا تحب الحرية ولا تعمل لها ولا تحسن في نفوسها الحاجة إليها .

وأحب ما نحب الجمال في سن الشباب فهل تعلم لم يكون الجمال في الشباب أجمل وأحب إلى النفوس ؟ ذلك لأن الشباب هو سن اللعب وانطلاق الحياة في سبيل الاكتمال والناء بلا وقوف ولا ركود . فهو سن تملّك فيها وظائف الحياة من الحرية ما ليست تملّكه في سن أخرى وتقل فيها آفات الجسم وعوائقه فشب وظائف الحياة وثباً وتعتلّج اعتلاجاً ؛ وإنما يلي ذلك من أدوار العمر فتلك هي الأدوار التي تقف فيها الحياة أو تتقهقر فلا يكون الحب حينئذ إلا متعة خالية من ذلك الشوق والتطلع الذي يلتهب به حب الشباب ولا تكون المتعة إلا جسدية لا معنى لها من جانب النفس ولا صورة فيها من دفعة الحرية .

ولو أنك تأملت في سر حنين الشيوخ إلى الشباب ورغبتهم في الاتصال به والاقتباس منه لرأيت أن أحب ما يحبون منه هو ذلك الغرور المتقدم الذي لا يحفل ولا يتهدّب ؛ وأن أسر ما يسرهم منه هو أنه يركب هواه ويصنع ما يريد أي أنه حر منطلق لا كالشيخوخة التي لا تهم بشيء

الا قام بينها وبينه ألف سد من الضعف والخذر والفتور .

ويمكنك أن تقول مثل هذا القول في الملمس الجميل وهو الملمس الناعم الذي تناسب عليه اليد فلا تحس ما يعتاق حركتها حين تلامسه ، وفي الصوت الجميل الذي نظر له فتصفه بأنه الصوت الحر « والسايك الذي لا ينحاش » كما يقول المغنون والذي تحس وأنت تسمعه أنه خارج من حنجرة لا عقلة فيها ومن صدر لا حرج فيه . بل يمكنك أن تقول مثل هذا القول في الفكر الجميل فتصفه بأنه هو الفكر الحر الذي لا ترين عليه الجهالة ولا تغله الخرافات ولا يصدء عن أن يصل إلى وجهته صاد من العجز والوناء . ثم يمكنك أن تقول مثل ذلك في الفنون الجميلة جملة واحدة لأنها هي الفنون التي تشبع فينا حاسة الحرية وتحظى بنا حدود الضرورة وال الحاجة . وما من شيء تستجمله وتخف نفسك إليه وهو مغلول الحياة منقبض عن وظائفها ؛ حتى الأخلاق ما من جميل فيها إلا كان جماله على قدر ما فيه من غلبة على الهوى وترفع عن الضرورة وقوه على تصريف أعمال النفس في دائرة الحرية والاختيار .

فالجمال إذن هو الحرية ، والجمال في الجسم الانساني هو حرية وظائف الحياة فيه وسهولة مجرها ومطاوعة أعضاء الجسم لأغراضها وقيام هذه الأعضاء مقام الأدوات الملبية لكل إشارة من إشاراتها .

ولا يلتبس على القارئ هذا الرأي برأي الذين يقولون إن العضو الجميل هو العضو النافع ، فإن هؤلاء يجعلون الصلاحية الآلية هي الغاية ولا يبالون بوظائف الحياة في ذاتها ، وإنما يبالون بالمنفعة المحدودة التي تستخدم لها أعضاءها ، وكأنهم يرون ان وظائف الحياة مسخرة لهذه المنفعة التي يفترضونها لا أن المنفعة مسخرة لوظائف الحياة ، وهو خلاف

المعقول والمعروف وخلاف الذي نقوله هنا حين نجعل الحرية غاية لا نهاية لها والمنفعة وسيلة من وسائلها ونجعل الأعضاء أداة مطابعة لوظائف الحياة أو وسيلة أخرى من تلك الوسائل التي تسعى بها إلى بلوغ الحرية .

وخلالصة الرأي أننا نحب الحرية حين نحب الجمال ! وأننا أحرار حين نعشق من قلوب سليمة صافية ، فلا سلطان علينا لغير الحرية التي نهيم بها ولا قيود في أيدينا غير قيودها . . .

ولا عجب فحتى الحرية لها قيود وعبيد !

## الألم واللذة<sup>(١)</sup>

أما أن الألم موجود في هذه الدنيا فمما لا يختلف فيه اثنان ، وأما أنه كثير فوق ما تقبل النفوس فمما لا يختلف فيه إلا القليل ، وأما أنه نافع أو غير نافع ومقدم للحياة أو مثبط لها فذلك ما يختلف فيه الكثيرون .

ورأيي في هذا الخلاف أن الألم ضرورة من ضرورات الحياة وحسنة من حسناتها في بعض الأحيان وحالة لا تخيل الحياة الإنسانية بدونها على وجه من الوجوه .

أما تفصيل هذا الرأي فهو أن الشعور بالنفس يستلزم الشعور بغير النفس . فهذه الـ ( أنا ) التي تقوها وتجمل فيها خصائص حياتك ومميزات وجودك وتعرف بها نفسك مستقلاً عما حولك منفرداً باحساسك هي نصيبك من الحياة الذي لا نصيب لك غيره ؛ وهي تلك « الذات » التي لا تشعر بها إلا إذا شعرت بشيء مختلف لها في هذا العالم الذي يحيط بها . فأنت لا تكون شيئاً له حياة ولذات وألام ومحاب ومكاره إلا إذا كانت في هذه العالم أشياء أخرى غيرك ، ولا تكون هذه الأشياء الأخرى معك إلا إذا كان منها ما يلائمك وما لا يلائمك ، أو ما يسرك وما يؤلمك .

فإن أردت حياة لا ألم فيها فأنت تريد إحدى حياتين : فاما أن

( ١ ) البلاغ مايو سنة ١٩٢٤ .

تكون وحدك في هذا الوجود وهذه حياة لا يتخيل العقل كيف تكون ولو تخيله لما أطاق احتمالها . وكيف ونحن نرى أن الأديان الكبرى كلها تعلمنا أن الله خلق الخلق ليعرفه غيره بعد أن كان ولا شيء سواه ؟ فإذا كانت النفس البشرية لا تقوى على أن تتصور إلهاً منفرداً بالوجود فكيف تراها تطبق الحياة وحدها أو تعتمد هذه الحياة المتجدة غايتها وأمنيتها من السعادة والخلو من الألم ؟

وأما أن يكون معك في الوجود غيرك على أن لا تحس به أو على أن لا يصدمك من هذه الأشياء صادم ولا يقابلك منها ما ترى أن بينه وبين حياتك اختلافاً وفرقاً ، وهذه هي أشبه الحالات « بالنيرفانا » البوذية أو هي الموت بذاته في صورة غير صورته المعهودة .

ولست أفترض لهاتين الحياتين حياة ثالثة إلا أن يتمنى المتنبي أن تسره الأشياء الأخرى التي تصادمه في هذا الوجود فلا يكون إلا مبتهجاً بها راضياً عن جميع حالاتها ، وهذا كالجمع بين المتافقين لأن من سره قرب شيء ساهه البعض عنه ومن أرضاه أن يدرك أملاً أغضبه أن يحرمه ، فإذاً حياة متشابهة من جميع الجوانب فيستوي فيها الخير والشر والحسن والقبح بل لا يكون فيها خير ولا شر ولا حسن ولا قبح ، بل لا يكون فيها شيء تمناه لأنك لا تحرم فيها شيئاً ، فكيف تكون هذه الحياة هي رضى النفس وأمنيتها التي نتمناها ؟ وإما حياة تختلف جوانبها ففيها النقيض ونقضه وفيها حيئتها ما يسر وما يسوء وما يلذ وما يؤلم .

وخلاصة هذه الفرض أن النازل عن الألم نازل عن ذاته أو حياته في هذا العالم ، وأن العقل الإنساني لن يستطيع أن يتخيل حياة مبرأة من الآلام وإن كان يتمناها أحياناً .

على أننا ندع ما نتخيله وننظر فيها نحن فيه ، ننظر في هذا العالم المشهود الذي قضي علينا أن نعيش بين ظواهره ، فهل يوافقنا أن يخلو من الألم وأن نتجرد نحن من كل ماللألم فضل فيه علينا وأثر باق في حياتنا ؟ وهل تعجبنا الحياة التي لا برد فيها ولا حر ولا جوع ولا مرض ولا خوف ولا رغبة ؟ أيعجبنا أن نخسر كل ما ربحناه من هذه العوارض التي تولينا أحياناً فتقسرنا قسراً على تغيير ما نحن فيه ؟ أقول : لو أن الله شاء أن يعاقبنا على هذا التمرد منا على ألم الحياة فسلبنا كل ما جنيناه من خيره لرداه إلى عالم الذر من حيث أتينا ولعادنا خشاشاً من هوا الأرض لا نشهي ولا نألم ولا نتمنى ولا نتوهم . بل لا إخالنا نقف هنالك ولا محيس لنا من الهبوط إلى ما دون ذلك ، فإن أصغر الحشرات وأكسها أرفع من أن تعيش بغير حظ من الألم على قدر ما تتقى ما يضرها وتطلب ما يصلح لها وتحول من مكان إلى مكان كلما ضاق بها موطنه . ولو أنها عوفيت من نذير الألم لظللت حيث هي حتى تهلك فلا يطول انتظارها للهلاك الراسد لها من كل صوب .

ولو أننا رفعنا خوف الألم يوماً واحداً من نفوس الأحياء لبادوا جميعاً في ذلك اليوم الواحد . ذلك أن أحداً منهم لا يبالي أن يختبط بجدار أو يسقط من على أو يغرق في نهر أو يلقي بنفسه في المهالك التي فيها تلفه ، وهو لا يتحرك في غيبة الألم حركة إلا كان مشفيأ على تلف أو واقعاً فيه . فنحن إنما نحفظ حياتنا الحاضرة بذخيرة من الآلام السابقة التي عانها أسلافنا وتعلموا منها ما تعلموا من حيطة ومقدرة ، ولا نكاد نضيف شيئاً جديداً على ما ادخرنا من كنوز الحياة حتى نسلك إليه من سراديب الألم وأنفاقه المظلمة ، ولو لأنني أعلم أن الحياة نفسها أكبر من الألم وأنكر أنه كل شيء فيها لقلت إن الحياة هي قابلية الألم وإننا كلما ازداد نصيباً من

الحياة ازداد معه قسطنا من الآلام .

وليس معنى هذا بالبداية أنني أمنع الشكوى على المتألين فإن الألم الذي لا يشكى صاحبه لا فائدة فيه ؛ ولا أنني آبى العطف عليهم فإن النفس التي تتسع للآلام تتسع للعطف عليها ؛ ولكنها أعني أن أجعل الحياة أكبر من ألها وأن أقول إن الحياة التي نالم في سبيلها جديرة أن تكون شيئاً عظياً لا أن أعكس الأمر كما يعكسه بعض الساخطين المتذمرين فأقول إنها لحيرة لأننا نالم في سبيلها .

وأزيد على ذلك أن صبر النفوس على ما في الحياة من ألم دليل على ما في الحياة من خير ، وأن فداحة الثمن الذي نبذله في شيء دليل على مبلغه من الغلو والنفافة . فأعظم الناس صبراً على ألم الحياة أعظمهم اغتباطاً بسرور الحياة ، وهو أفحشهم نفساً لأنه أوفاهم لنفسه ثمناً وأجلهم لها قدرأً .

وأكاد أقول إن الألم هو امتناع السرور لا أن السرور هو امتناع الألم كما قد يرى بعض الباحثين . وهذا ما قصدت الوصول إليه .

\*\*\*

كنا في مجلس الآنسة « مي » الأسبوع الماضي وكان هناك الأستاذ الفاضل فخر العراق السيد جميل صدقى الزهاوى ، فاستطرد الكلام إلى آلام الحياة ومسراتها واختلفت الآراء فقال الأستاذ الزهاوى لا سرور في الحياة ولا لذة وإنما اللذة عدم الألم .

قلت : هذا كقولنا إن الحياة عدم الموت ، والأولى أن تعكس القضية فيقال إن الموت عدم الحياة .

قال : ولم نقرن اللذة بالحياة ونجعل هذه حكم تلك في القياس ؟

قلت : إن الحياة قوة إيجابية لا قوة سلبية وكذلك الشعور بما يوافقها هو قوة إيجابية من نوعها وليس امتناع قوة أو عدمها .

وطالبني بمثال فذكرت مثال الجوع والشبع ولذة الطعام ، فقلت إننا لا نشبع من قلة الجوع بل نجوع من قلة الشبع . فالجوع مؤلم لأن شعور بالخلو من الغذاء ، وامتلاء المعدة يدفع هذا الألم ، ولذة الطعام زيادة لا دخل لها في الخلو والامتلاء ، لأنها مع اختلافها تؤدي إلى نتيجة واحدة من الشبع وسد الحاجة .

قال الأستاذ : بل أنت إنما تلتذ الطعام الذي يشعر جسمك بالحاجة إليه وهذه اللذة هي ارتياح الجسم لدفع تلك الحاجة عنه .

وهذا تفسير يراه الأستاذ وجيهًا وأراه لا يخرج عن القول بأن الألم ينافي اللذة أو هما على الأقل درجتان متبعادتان من درجات الشعور . فال الألم غير اللذة واللذة غير الألم ، فإذا وجدت اللذة فلا ألم معها من نوعها وإذا وجد الألم فلا لذة معه من نوعه . هذا مفهوم ولكن لا يفهم منه أن امتناع الألم هو الذي أوجد اللذة كما لا يقال إن اختفاء الليل هو الذي أطْلَعَ النهار ؛ وإن كان يصح العكس في الحالتين .

والحق أنه ليس أغرب من القول بأننا لا نشعر بغير الألم وأننا إذا خلونا من الألم شعرنا بالسرور ثم لا وسط بين النهائيتين .

فهل يمكن أن تكون الحياة قوة دافعة للألم من غير أن تكون هذه القوة الدافعة قادرة على جلب شيء يوافقها غير الذي تدفعه مما لا يوافقها ؟ وهل يتاتي الدفع من شعور سلبي بحث مجرد من كل إيجاب ؟

وماذا يرى الأستاذ الزهاوي لو قال له قائل إن النبوغ مثلاً هو عدم النكسة وإن الجمال هو عدم القبح وإن القوة هي عدم المرض وإن الزيادة هي عدم النقصان وإن البناء هو عدم الهدم وهكذا وهكذا مما هو من قبيل القول بأن اللذة هي عدم الألم ؟ أليست التسخين واحدة وهي أن الحياة لا تصنع شيئاً سوى أنها تنفي ما لا يلائمها ثم لا تخطئ وراء ذلك خطوة ولا تعمل عملاً .

ولقد علمت من رأي الأستاذ أنه نشوئي أي أنه يؤمن بترقي الحياة وأنها تجلب في كل دور من أدوارها زيادة عليها لم تكن لها من قبل في أدوارها الخالية ؛ فاما وهذا اعتقاده فلقد كان من الحق عليه أن يؤمن بأن الحياة تطلب شيئاً غير دفع الألم عنها وأنها خلية أن تسر ببلوغ ما تطلبه سرورها بدفع ما تتأذى به ، بل إنها أخلق أن تسر ببلوغ الكمال أضعاف سرورها باتقاء النقص واجتناب الضرر والأذى .

ولست أجهل حق الأستاذ فيها رأي ولكني أقول ان في الحياة أملاً كبيراً وإن سرور الحياة أكبر من أملاها ، ولكن الحياة نفسها أكبر من كل ما فيها من الألم والسرور .

## التمثيل في مصر<sup>(١)</sup>

جاءني الخطاب التالي من صاحب الإمضاء أحذف منه ما يخصني  
وأثبت منه ما يخص القراء :

« . . . أذكرك أنك أهملت أو تغافلت عن البحث في فن من الفنون الجميلة - ذلك الفن هو التمثيل الذي بدأ ينمو ويسير في طريق التقدم هذه الأيام فهلا أعاره سيدى الأستاذ شيئاً من عنايته . . . »

حسين عزيز

وقد آثرت أن أجيب الأديب صاحب الخطاب على صفحات النيل  
فأقول :

إنني سكتُ عن التمثيل ولم أهمله ولا بخس قدره ؛ وما يظن بي أن أغبطه وأنكر ثراه وأنا من المعجبين به والمعنين بنجاحه ، ومن أحرص الناس على شهود رواية صادقة توحّيها العبرية ملى القلم وتبرزها العبرية على الملعب . ولكن ماذا يفيد التمثيل من كتابتي فيه ؟ وماذا في وسعي من مساعدة له قد بخلت بها عليه ؟ حسبي عالم الأدب ! حسبي عالم السياسة ! إن هذا كذاك بحر غدار كتب علينا أن نسبح فيه طائرين أو

( ١ ) نشرت بإحدى المجالس الأسبوعية

كارهين ؛ وللتمثيل ولا ريب سباحون قد سبروا أغواره وشطآنه وخبروا  
ديدانه وحياته ، فهم أولى منا بالسبح فيه ، وأدرى منا بظواهره  
وخوافيه .

على أنه اذا كان لا بد من إبداء رأي في تمثيل مصر قلت إنه مقتلة  
للوقت بل مذبحة طائفة يذهب فيها دم هذا البريء المظلوم جباراً ، ليلاً  
ونهاراً ؛ وما من حسيب ولا رقيب .

ولست أمل أن أرى شيئاً من التمثيل الصحيح في بلدنا هذا في غير  
معاهد الصور المتحركة وجوقات أوربة التي تنزل بمصر آنة بعد آخرى ،  
ومن رأى « ميجوكين » يمثل في رواية كين و « فيدلت » يمثل في رواية  
« الضريح الهندي » أو « نلسون » فقل لي بالله كيف يحرؤ بعد ذلك على  
أن يلصق اسم التمثيل بهذه المساحر التي يعرضونها هنا وما هي الا محاكاة  
فردية لهذه الصناعة ؛ وما هي الا تمثيل للتمثيل ؟

وعساك تسألني : أما من رجاء ؟

فأقول : نعم ! لا يأس مع الحياة . . .

ولكن الأمل ضعيف والشقة طويلة وأجر الصبر غير مضمون ،  
لأن التمثيل - بل الفنون على بكرة أبيها - مبتلة بداء العصر العنصاري ،  
وأعني به داء « الأنانية » ؛ فإن شفي العصر من دائنه شفي التمثيل  
بشفائه . والا فليسدوا عليه الستار ، أو فليرفعوه ولكن على الخزي  
والصغار .

فالناس اليوم لا يحبون ان يتعظوا بغابر ولا بحاضر ، ولا يريدون  
أن يبكوا ولا أن يحلموا ولا أن يستحسنوا مواطن الشعور والتطلع من

نفوسهم ، ومواضع الفكر والتأمل من رؤوسهم . هذه أشياء يحبها من يحب غيره ومن يسخو على الإنسانية بجانب من وقته وحصة من ذات نفسه . أما الأنانية فلا تبالي بغير ساعتها ولا تنظر إلى ما وراء لذتها - هذه بضعة قروش للضياع من يبيعني بها ضحكاً سخيفاً ونظارات وضيعة إلى اللحوم البشرية التي يعرضونها على المسارح عارية أو شبه عارية . ضحكاً سخيفاً ونظارات وضيعة بهذا الشرط !! أما إن اعطيتني ضحكاً رشيداً ونظارات شريفة فخذ بضاعتكم وانصرف .

هكذا تنادي الأنانية وهكذا تجده من يلبيها قبل أن يرتد إليها طرفها ، فإذا التمثيل مجون وإذا المثلون - أو المثلات بالأحرى - سلعة مبذولة في سوق الرقيق !

إن الأمر اليوم يا صاحبي للملك ديموس<sup>(١)</sup> الأول والأخير لا لي ولا لك في الآداب والفنون . . . وهل تدرى ما هو هذا الملك ديموس ؟

الملك ديموس هذا هو مستبد قاهر يدعون إليه كثيراً ويثنون عليه كثيراً . . . ولكنه بعد كل ما يقال من مدح لسياسته وثناء على حكومته عتل أحمق مأفون الرأي بليد الطبع قذر العينين والأظافر . قد يستحق الصفع أحياناً ولكنه لا يجد الكف الغليظة التي تملاً خده العريض الطويل ؛ فلذلك لا يصفعه أحد . أو هم يصفعونه بكاف غير الكف التي تصلح له فيعتد الصفع مزاحاً رشيقاً وتربيتاً رقيقاً .

الملك ديموس لا يحب الوعاظ والأنبياء ؛ ولا يألف الفلاسفة والعلماء ولكنه يحب المهرجين والمسخاء ويألف المترفين والأدعية ؛ وفي عهد

---

( ١ ) ديموس أي الشعب باليونانية ومنها الديموقراطية التي حكم الشعب

حكمه السعيد كثراً هؤلاء الندماء الأمثال وانتشروا وظهرت البركة في صفوفهم فامتلاً بهم بلاطه العامر وانفسح لهم عقله الضيق . . . وما أوسع العقول الضيقة لصنوف الجهالة والخفاقة وما أحفلها بضروب السماحة والصفاقة ! إن عقلاً واحداً منها ليس من ولائد الغباوة أضعف ما تسعه عقول الفلاسفة أجمعين من ولائد الفطنة والنبوغ .

ولا يخطر ببالك أننا نحن المصريين - دون غيرنا - الذين نشكو هذه الدولة الحديثة ونتأذى بهذه الحاشية الخافلة . لا لا . إنك إذن لا تقدر الملك الكبير قدره ولا تعرف له حقه ، ولا تعلم ما آتاه الله من بأس عظيم وملك عظيم ونظام عادل رحيم . . فاعلم أن هذا الملك الذي استأثر بالأمر كله في هذا العصر يحكم على غيرنا كما يحكم علينا ، ويقضى في الغرب والشرق ما هو قاض بيتنا . لا راد لكلمته ولا معقب لحكمه ، وإن خامرك ريب في ذلك فانظر إلى الصور المتحركة والكتب المطبوعة كمنها للفن والأدب وكم منها للمطاراتات والمجازفات والشرطيات والغزليات ؟ وانظر إلى فطاحل الممثلين الذين عبدوا صناعتهم وعلوا بها إلى مراتب الإلهام كم يمثلون للصبيان والسكارى وكم يمثلون لعشاق الفنون ورواد الجمال وطلاب المعاني ؟ ألا ترى إلى أولئك المردة الجبارين كيف يخرجهم الملك القدير في ثياب الأقزام ليضحك من قلائدهم ويطرب لرئين أجراستهم ؟ ألا ترى كيف يسخرون من أنفسهم قبل أن يسخر الملك المهزار من شقائهم ؟

ثم لا تنس أن الآداب والأدباء قد لحقهم في عهد هذه الدولة ما لحق التمثيل والممثلين . فالنطاق واسع والبلاء جامع شائع ، وكما نظرت إلى التمثيل فانظر إلى آثار الأدب في هذا العصر كم كتاباً منها لأمثال شو

وبرجسون الى جانب الألوف التي يموج بها ذلك الجيش الظاهر من الثائرة والأفakin ؟ وانظر الى كتب الفحول أنفسهم كم عدد الصالح المتلقى منها الى جانب الماء الغث الذي تملئه عليهم العجلة وتدفعهم اليه الحاجة ؟ نادر معدود ورکام غير محدود .

والملك ديموس يتسلى !

ألا فليحي الملك ديموس إذن ... ولا نقول « فليسقط » فإنه لا يستطيع السقوط . !



مدينة فاضلة<sup>(١)</sup>

أو مستشفى مجازيب ؟

قال لي زميلي وقد أقبل على صحيفة فرنسية يقلبها : هذا حظ جليل  
ساقه الله الى أدباء فرنسا .

قلت ما هو ؟

قال : إن اللجنة التي تألفت هناك لتعمير المدن المخربة قد نظر لها  
أن تبني من بينهن مدينة في ضاحية من ضواحي باريس تقفها على  
المفكرين والمشتغلين بالباحث العقلية فلا تؤجر بيونتها لغيرهم ولا تزيد  
أجرة البيت فيها على ألفي فرنك في العام ، وستحجب عنها الآلات  
والمصانع التي تزعج ساكنيها وتكرر عليهم صفوها ، وستطلق على المدينة  
اسم سارة برنار تكريماً للممثلة الكبيرة وتخلidia الذكرها .

قلت ويهجم ! أرادوا أن يجعلوا في فرنسا مدينة فاضلة كالتى  
ابتدعها أفلاطون في خياله فإذا هم يجعلون فيها مستشفى مجازيب !

قال كيف ؟ قلت . نعم ! إن هذه المدينة ستجمع ما تشعب في  
فجاج الأرض كلها من مناحي الفكر ومذاهب النظر ، وسيكون فيها

---

( ١ ) نشرت بإحدى المجالات الأسبوعية .

صاحب الرأي ونقضيه الذي يفنده . فيتجاوز فيها المحافظ والمجدد والمؤمن والملحد والفوضوي والحكومي والمالي والاشتراكي والراضي والساخط والمتجل والمتأنى ، ومن يدعوا إلى الواقع ومن يدعوا إلى الخيال ، ومن يشغف بالأداب ومن يعقتها ويزدرى بها ، ويتلاقى فيها أنصار الفضيلة وأنصار الخلاعة والموصون بالرحمة والخاضون على القوة . وسيكون هنالك من كل طائفة من هذه الطوائف شيع تقابل في العناوين والأسماء وتفرق في المضامين والآراء . فمن الاشتراكيين مثلاً أصدقاء وأعداء ومن الحكوميين ملكيون وجمهوريون ومن المؤمنين كتابيون وإلهيون وهكذا من كل حزب ونحلة تخطر على البال وتمر بالخدس . فإذا انطلقت كل هذه الخلافات كلاماً وأصواتاً وخرجت من الأفواه صياحاً وجداً وقاراً ما يقارن الأدباء والمفكرين في غالب الأحيان من غريب الأطوار والعادات وعجب الأوهام والخيالات وما يملأ نفوسهم من الغرور تارة ومن الشك تارة أخرى فأي بيارستان - أي بيارستان مفعم بالجنون إفعاماً يعلو على مدينة هؤلاء العقلاة في علو الضجة واحتلاط اللهجة واضطرااب الأفكار وتبلبل الألسنة وسائل ما هنالك من مقلقات الأعصاب ومنغصات الحياة ؟ وماذا في بابل الكبيرة نفسها من هذه البابل الصغيرة التي لا يفهم فيها أحد أحداً وأهلها جمياً متصدرون للفهم والتعليم ؟

ثم هبهم سكتوا وانصرف كل منهم إلى شأنه ألسنه ترى في سكان هذه المدينة خلقاً غريباً شاذَا لا ترى مثله في غير المدن التي انتصت بإسنادهم المجانيين ؟

وفيما نحن نتحدث بهذا إذ أقبل علينا أديب من أدباء العربية المشهورين يستأنف علاقة درج عليها الزمن أعوااماً ثلاثة ويعتب على في

نقد وجهته اليه ويقول انه يصافحني مصافحة المصارع للمصارع بعد المحاجزة ؛ ويزح متظرواً فيقول إن الأدب يتسع لي ولك . . . وأنا ملك وأنت ملك ولكن أليس في مملكة الأدب غير قصر عابدين ؟ .. هنالك القبة والبستان والمنتزه ورأس التين و . . .

فضحكتنا ؛ وتجاوزت له عن قصور هذه المملكة كلها لأنها خاوية على عروشها ؛ ثم استطرد العتب الى البحث واستطرد البحث إلى الأدب وأساليب الكتابة فقال الأديب :

إن البلاغة في الأقدمين سليقة موروثة لا تكتسب بالمارسة ولا تدرس في الكتب .

قلت إن الذي تسميه أنت سليقة إن هو إلا العادة التي تسربت إليك من الإدمان . ولو أنك تعودت أن تقرأ أسمق كلام وأسخفه لقل استهجانك إياه قراءة بعد قراءة حتى تصبر عليه ثم تألفه ثم تستحسنه ثم تعجب به فإذا هو أنوذج من نماذج البلاغة يعب غيره ويتعصب له المعصبون . ثم سأله :

أتظن أن الجاحظ كان يكتب بأسلوب في العربية أبلغ في جملته مما يكتب به اليوم الصحفيون المثقفون .

فاستضحك طويلاً ونظر إليّ مستغرباً وسألني مستحلفاً :  
أهذا ظنك ؟

قلت بل هذا يقيني . وهمممت أن أقول له إن الجاحظ لم يلق من إعجاب الناس في أول أمره ما كان يلقاه بعد ذلك ، وأنه كان يموه كتاباته على قراء عصره فينسبها الى غيره لتحظى عندهم وتقع من وهمهم موقع

القبول . فلأين كان الذوق الذي يذوقون به البلاغة العربية قبل أن يعرف  
للرجل قدره ويشتهر أمره ؟

هممت بأن أذكره ذلك ولكنه تعجل وعاد بي إلى السليقة فقال :  
ليكن في الجاحظ ما فيه فحسبه أنه صاحب سليقة وهذا أصل إحسانه وسر  
إعجاب المعجبين به .

قلت : فمن أين أتى ابن المقفع بالبلاغة وهو أعجمي ولا عرق له  
في العربية ؟

قال انه نقلها عن الرواية . ولساعة واحدة من تلقين الرواية أدرك من  
عمر ينقضي في المطالعة والحفظ .

قلت وأين هي كتابات أولئك الرواة ؟ وكيف أهملهم الناس  
وذكرروا ابن المقفع وهم أساتذته الذين أخذ عنهم البلاغة وتعلم منهم  
الكتابة !

فتململ قليلاً وقال : هذا هو موضع الخلاف بيننا وما أرانا نتفق ،  
وسأكتب وسأشرح وسأفصل إلى آخر ما قال .

وكان المصغي إلى حديثنا هذا كائناً يصغي إلى متكلم في التلفون  
( أو في المسرة لثلا يعتب على الأديب مرة أخرى ) إذ كان حمادثي من  
أراهم الله من همس الناس فلا يسمعون إلا كلاماً عالياً أو مكتوباً ،  
فكان يخاطبني متكلماً وأرد عليه كاتباً ، وكان لصوته زحير وصرير كائناً  
يخلص إليك من باب أكله الصدأ فلم يطرأ له من في الحجرة ! ولا إحاله  
ينكر ذلك عليهم أو يأسى على قلة حظه من الصوت الحسن الذي قيل انه  
زيادة الخلق التي جاء ذكرها في الآية « ويزيد في الخلق ما يشاء » .

فليا استأذن مودعاً نظر إلى الزميل نظرة فهمت مراده منها .  
فقلت : وهذان اثنان فقط وأنت تسمع أحدهما ولا تسمع الآخر ...  
فكيف لو سمعت الاثنين ؟ ثم كيف لو سمعت كل اثنين يتحاوران هذا  
الحوار في مدينة سارة بزنار ؟

لا غرو أن العقول أعظم الآلات لجباً وصليلاً إذا عملت . وهل للآلات لجب أو صليل من غير صنع العقول :



## توت عنخ آمون<sup>(١)</sup>

### ورحلة الصحراء

سيئان من مفاحر المصريين عرفها لنا الغربيون ابتداء ثم عرفناها  
نحن على السماع والمجاراة تقليداً . وهم قبر « توت عنخ آمون » ورحلة  
الصحراء .

أما قبر « توت عنخ آمون » فماذا فيه ؟ جثة محنطة وقليل من  
التحف المذهبة التي أغلاها القدم والندرة .. ثم ماذا ؟ ثم إنه شهادة  
بعراقة النسب وعلو المحتد نتخايل بها بين الأسم كما يتخيال النبيل المفلس  
 بما بقي له من الألقاب الخاوية والسمعة الهاوية . ثم ماذا ؟ ثم لا شيء .

ولكننا لما سمعنا صدى هذا القبر في آفاق العالم البعيدة ؛ ورأينا  
اقتنال الصحف على أخباره واستباق السائحين إلى زيارته واستغلال العلماء  
والمتقين بكل دقة وجليلة من ودائعه خطر لنا أن هناك شيئاً في القبر غير  
النشب وغير النسب . فقد علمنا أن ليس في النيمة تفريق هذا التراث  
النفيس بين المشغولين بأخباره والمتلهفين على استجلاء أسراره ، وأن ليس  
في فخره وعراقة تارينه نصيب للسلالة الأوربية ولا الأمريكية ، فهم إذا  
لهموا بذكره هذا اللهج وأقبلوا على زيارته هذا الإقبال فلأمر ما يفعلون

---

( ١ ) نشرت في أحدى المجالات الأسبوعية

ذلك ، لأمر غير حب المال والاعتداد بالأباء والأجداد يبذلون المال ويفارقون أرض الآباء والأجداد . فماذا عسى أن يكون ذلك الأمر ؟ شيء مما يعني به العقلاء بلا ريب . ولكن هل نصدق أن هذا الشيء الذي يعني به عقلاء القوم هو مجرد ما يسمونه حب الاستطلاع ، أو هو الفضول إن أردنا أن نسميه أقبح أسمائه ونعزي أنفسنا عن قلة نصيبينا من متعته !

نعم هو حب الاستطلاع لا أكثر ولا أقل ، هو حب الاستطلاع أو هو حب الحياة إن أردنا أن نسميه أحسن أسمائه ، أو أردنا أن نكتفي باسمه الحق الصحيح .

فإن من يحيا يجب أن يعيش في كل صورة من صور الحياة ويشتهر أن يبسط ظله على كل موجود ويمد شعوره إلى كل مكان ويتخلل بنفسه كل نفس وينفذ بسريرته إلى كل زاوية من زوايا هذا الكون و يجعل حياته مساحة واحدة هي مساحة هذا العالم الذي لا حد له ولا نهاية لاشكاله وأزمانه . من يحيا يعز عليه أن لا يجد سوقاً ينفق فيها حياته كما يعز على الغني أن لا يجد متاعاً يستريه بماله ، اذ ماذا يصنع الحي بالحياة ؟ يحس كل يوم جديد إحساساً جديداً . وماذا يصنع الغني بماله ؟ ينفقه في الشراء والعطاء . فمن لم يجد ما يحسه فليس بحى وإن طال عمره ، ومن لم يجد ما يستريه ومن يعطيه فليس بمسر وإن غصت خزائنه ، وإنما هم فقيران مصفران هذا من ذات اليد وذاك من ذات النفس ، ولا فقر أدقع من فقر ذلك الحي الذي يعطى من الحياة ما يكفيه سبعين سنة فيأخذ منها يوماً واحداً لا يزال يكرره ويليه ثم يلقي البقية في التراب قبل أن يلقيه فيه المشيون .

إن الذين حجوا إلى قبر « توت » إنما جاءوا إليه يبتغون حياة لا  
حطاماً ولا عظاماً ، إنما جاءوا يصلون عصراً بعصر وعالماً بعالم  
ويستعمرون ثلاثة آلاف من الأعوام بما عندهم من زحام الشعور وجمahir  
الخواطر وجحافل الأحلام . إنما جاءوا ينشدون جديداً حياً لا قديماً رثاً  
من دفائن القبور وبقايا الفناء .

\* \* \*

أما رحلة الصحراء فماذا هي ؟ وفيم يحتفي القوم برحلتنا المصري  
ويستقدمونه من بلد إلى بلد ويقلدونه أنواع الشرف وأعلاق الثناء ؟ لا  
مال في الصحراء ولا فخر من ورائها لانسان ولا شيء إلا « اللاشية »  
الأبدية المخيمه هنالك في عالمي المكان والزمان . فما هذا الإعجاب الذي  
يلقون به ذلك المصري وفيم كان ذلك السفر الذي تجسسه الرجل والخطر  
الذي استهدف له والنصب الذي أضنه به جسمه وأزعجه به نفسه ؟ الأمر  
في رحلة الصحراء أوضح مما رأينا في قبر « توت عنخ آمون » ، ومعاني  
الاستطلاع هناك أين وأجل من معانيه هناك . والرحلة المصري <sup>(١)</sup>  
يعرف ما يصنعه السائحوون الجوابون أمثاله ، وهو « أن يضيفوا حرفاً إلى  
معجم المعارف البشرية ويستزيدوا من فهم العالم الذي نعيش فيه » فإذا  
احتفل به القوم واستمعوا إليه فلأجل هذا لا لأجل التجارة أو السياسة ولا  
لمنجم يكشف في الصحراء أو كنز مدفون في العراء .

نعم ربما جنت التجارة فوائدتها من تلك الرحلة وربما زجت  
السياسة فيها مآربها ولكن ما لعله المجامع ورواد الأندية وقراء الصحف

---

(١) هو أحد بك حسين صاحب الرحلة المشهورة في الصحراء الغربية .

وفوائد التجارة ومارب السياسة؟ فليس لك التجار أي سبيل أرادوا ولينصب الساسة فخاخهم في أي بقعة شاءوا فإن الذين أعجبتهم رحلة الصحراء لا يعنيهم ما يربح التجار وما يدبر الساسة ، ولا يصنفون إلى روایاتها وتجاربها لغرض من الأغراض غير أنهم أرادوا أن يشعروا كما شعر أصحابها ويختبروا في نفوسهم ما قد اختبره في نفسه و يجعلوا الصحراء ملكاً من أملاك حياتهم الغنية وجزءاً عامراً من أجزاء خيالهم الرغيب .

لقيني قارئ من قراء الصحف غداة وردت الأنباء بتكريرم الرحالة المصري فسألني مستخفًا : لماذا هذه الرحلات المضنية في غير جدو؟ فلم أدرِ كيف أجيبه ولم أشأ الإطالة عليه فقلت له : ولماذا القعود في الدور والجثوم في المرقد؟ إن الأصل في الحياة هو الرحلة والسياحة وما الحياة نفسها إلا سفرة في هذا الوجود وانتقال من مكان إلى مكان ومن زمان إلى زمان ، فاسأل القاعدين ما باهتم لا يرحلون ولا تسأل الراحلين ما باهتم لا يقدعون !

## دواء لنفوس الشبان (١)

### جواب عن سؤال

أيها الأستاذ الجليل « العقاد » :

عرفتك ضارباً على أوتار القلوب لذا أتيتك طارحاً على بساط بحثك  
سؤالاً الإجابة عنه بغية الناس جميعاً ، فهل لك يا قدامة عصرنا وسحيان  
زماننا أن تجيبني عنه على صفحات النيل « وهو : كيف السبيل إلى مداواة  
نفوس شباننا ؟

محمود علي قراعة

منشية البكري - مصر الجديدة

لست أعرف ما الداء الذي يريد الأديب صاحب السؤال مداواته في  
نفوس الشبان . فإن أدواء النفوس كثيرة والذي منها في نفوس شباننا لا  
يحصر في مقال واحد ، ولو أنني ادعى لنفسي علم هذا الطب لوجب علي  
في جواب هذا السؤال أن أنقل كتاب العلاج النفسي كله بجميع أدوائه  
وأدويته ! ولكن هذا الكتاب لم يزل متفرقاً في النفوس ولم يسبق لأحد أن  
جمعه في جلد واحد ، فيجب على إذن أن أبتدعه واحصي فيه ما تبتلي به

---

( ١ ) نشر في احدى المجلات الأسبوعية

النفوس من مرض وما يظهر عليها من عرض وما يوصف له من علاج . وهذا شرح يطول وعنه غير مجزي ولا مفيد ، لأن أول ما ينبغي أن نعلمه من طب النفوس أنها لا تعرف أدواءها ولا تسعى في علاجها ولا تشكو منها كما يشكو الجسم من آلامه وأسقامه . فربما كان أصعب أدواء النفوس وأعضلها على المدواة أنها تعتقد السلامة من الأمراض على قدر ابتلائها بها ، فكلما اشتدت عللها وعظمت آفاتها اشتدت في البعد عن الأطباء وعظم اغترارها بقوتها واعتدادها بسلامتها ، فإذا أنا استخرت الله وتوفرت على تأليف ذلك الكتاب بل تلك الموسوعة الكبرى فأكبر ظني أنني لا أبيع منه نسخة واحدة ولا تنفع « الصيدليات » النفسية من ورائه بدرهم واحد . . . فضلاً عن إفساء سر الصناعة وفتح الباب للدجالين والعرافين وضاربي الحصا وفارشي الرمل في هذا الطب الجديد . . . !

\* \* \*

لكنك قد تعالج الداء في كل نفس بتذكرة واحدة إذا كانت له صفة الوباء الشامل المتفشي الذي لا تسلم نفس من جرثومته في درجة من درجاته ، فهل في أدواء النفوس التي تعتبرى نفوس شباننا ما له هذه الصفة ، أعني صفة الوباء الشامل ؟

أقول نعم ! وذلك الوباء الشامل هو الم Hazel ، وأزيدك بياناً فأقول إن داء الشبان جميحاً هو استخفافهم بالأمور وأنهم لا يأخذون الحياة مأخذ الجد ولا ينفذون منها إلى صميم ، فهم عابثون حتى في جدهم هازلون حتى في همومهم وأكدارهم ، قانعون من الحياة بخلافها دون لباها وبأعراضها دون جواهرها . فلو التمست لهم هيئة تمثلهم أصدق تمثيل لأحلتك على نواويس المؤميات التي يصورون على أغطيتها صورة الميت

الدرج فيها ، وجعلت الشاب المصري المصاب بهذا الوباء هو هذه الصورة التي على الغطاء لا الجثة التي من ورائها ولا الروح التي كانت حياة هذه الجثة ؛ فهو صورة فيها كل ما رافق من ألوان الحياة وأشكالها ولكنها بغير حراك .

إذا تعلم الشاب المصري فشاره العلم هي التي يريدها لا لذة العلم ولا تهديه ، وإذا طلب « الوظيفة » فاما يطلب كسامعها المترائي للعيون لا العمل الذي ينفع به أمته ويظهر به مقدرته ؛ وإذا سعى للتقدم والرفة فليست قوة النفس التي تزج به في هذه المزالق ولكنها هي الغيرة من ظهور غيره بهذا المظهر الذي يعجب الأنظار ويطن في الأسماع ، وإذا تحمل فلكي يراه الناس لا شعوراً ببهجة الجمال ولا استمتاعاً بما فيه من أريحية وسرور ، وإذا قال أو عمل أو سكت أو سكن فإنما هو في كل أقواله وأفعاله وحركاته وسكناته تلك الصورة المرسومة على غطاء الناووس التي تنبئك عن جثة ميتة وعن روح ذاهبة لا تحتوي من الحياة إلا قالب الأشكال والألوان .

وأحسب أن الداء داء الأمة لا داء الشيان وحدهم . الداء وباء شامل لنفوس الجميع والهزل في كل شيء هو ذلك الوباء . فإن أجد الجد لا يتزه في نفوسنا عن الهزل المضحك والعبث الماجن واللعب السخيف ، وأي شيء أجد من بكاء الحزين على ميته ؟ أيمكن أن يتزوج هذا الشعور بالتصنع والمباهلة أو يحتاج الإنسان الى من يعلمه البكاء على موته ويمثل له لوعة الفراق ووحشة الحداد ؟ لا ! ولكن تعال فانظر الى النائحة في المناحة وهي تصنع البكاء للبكائيات وهن يقبلن هذا التصنع المضحك في هذا المقام المحزن وقل لي أمناحة هذه أم مهزلة وحقيقة هي أم

« تقليد » ؟ ودع هذا وانظر الى تصنع الأفراح ونقلهم شوار العروض على عشرين مركبة وهو ينقل في مركبتين اثنتين وقل لي من يخدع هؤلاء بهذا التصنع المكشوف ؟ ودع هذا وأصحى الى ذلك البائع الذي يصبح على الملا « العبد اللاوي شيلة جمل » وهو يحمل منها أربعاً على يديه وقل لي ما معنى هذه المبالغة البلياء إلا عبادة الظواهر وتآلية القشور وازدراء الحقائق والاصطلاح على الكذب الصبياني في وضح النهار ؟ فنحن جميعاً صرعين الظواهر بل صرعين ظواهر الظواهر بل صرعين ما هو أشد من ذلك إمعاناً في الظهور والتدهور بالأعراض والقشور .

\* \* \*

هذا هو الداء . هذا هو الوباء فما هو الدواء وكيف السبيل الى الشفاء ؟

سأذكر لك وصفة غريبة ولكنني أناشدك الجد أن لا تستغربها وأن لا تكون هازلاً في الاستئاع إليها فإني جاد كل الجد فيها أقول . سأدللك على علاج هذا اللعب السخيف وهو اللعب الصحيح . . .

نعم ! اللعب الصحيح هو دواء هذه الأمة من دائتها وتربيتها من وبائتها ، ولكننا لا نعرف ذلك لأننا نقضي على الأمور بظواهرها وظواهر اللعب لا تشف عنها وراءها من الخطر والوقار ولا تهول الأعين الماخوذة بسحر الخوف والاضطرار .

واللعب في الحقيقة ( ونعني به إعطاء النفس حقها من نشاط الرياضة ومتعة السرور والجمال ) هو غاية الحياة العليا التي تؤدي اليها جميع مساعي العظمة وجهود القدرة . أما هذه التكاليف التي نسميها جداً

فما هي إلا الشمن الذي نشتري به اللعب والتجربة التي نستحق بها جائزته .

ثم ما هي جائزة الحياة الكبرى ؟ أترى أنها السيادة ؟ إذن فاعلم أنها لعب الألعاب ورياضة الرياضات ، لأنها من نوع المسابقة والمطاردة لا من نوع السعي في طلب القوت والخضوع لأحكام الضرورات .

تعلّموا الشبان رياضة النفس والجسد تعلّموهم معنى الحياة وتصدّروا بهم عن ظواهرها وقشورها ، علموهم الرياضة البدنية والفنون الجميلة تنشط أجسادهم وتقوسهم فلا تلذ لهم غثاثة الظواهر وتفاهة القشور ، علموهم الغناء والموسيقى والتصوير والتّمثيل وما في هذه الفنون من فتنة وسحر يعلموا أن الحياة في غنى عن التمويه والطلاء لأنها جميلة بذاتها لا بما يصبح به إهابها ، حبّة إلى النفس بصفاتها لا بما تغطي به قوالبها وأشكالها . علموهم هذا تعلّموهم معاني الحياة وتخرّجوا بهم عن ألفاظها ، ومتى بلغنا من الحياة إلى معانٍ فيها فاللعب والجد هنالك سواء والشغف بالظواهر من نوع الشغف بحقائق الأشياء .



## خواطر عن الطبع والتقليد

في الشعر العصري<sup>(١)</sup>

حسب بعض الشعراء في هذا العصر أنه ليس على أحدهم إن أراد أن يكون شاعراً عصرياً إلا أن يرجع إلى شعر العرب بالتحدي والمعارضة ، فإن كانت العرب تصف الإبل والخيام والبقاء وصف هو البحار والمعاهد والأمصال ، وإن كانوا يشبوون في أشعارهم بدد ولبني والرباب ذكر هو اسمها من أسماء نساء اليوم ثم حور من تشبيهاتهم وغير من مجازاتهم بما يناسب هذا التحدي ، فيقال حينئذ إن الشاعر مبدع عصري وليس بقلد قديم .

وهذا حسبان خطأ ، إذ ما أبعد هذا الشعر عن الابداع ! وللخلق به أن يسمى الابداع التقليدي لأنه ضرب من ضروب التقليد ، فإن أصحابه لا يستطيعون أن ينظموا إلا إذا وجدوا أمامهم من يعارضونه ، فلو أنك رفعت النموذج من أمام أعينهم لوقفت الأقلام في أيديهم فلا يخطون حرفاً ، أو لو أن الشاعر منهم كان نقاشاً لما عرف كيف يطلي جداره بالدهان الأبيض ما لم ير أمامه جداراً أسود الدهان !

وليس المبدع من يبتي니 له حوضاً تجاه ينابيع المطبوعين يرصده

( ١ ) كتبت مقدمة للجزء الأول من ديوان صديقنا الشاعر العبرى الأستاذ المازنى . وقد صدر منذ عشر سنوات .

بحجارتها وحصباتها ويملاه بطينها ومائها ثم يدعوه بغير أسمائها ؛ ولكن المبتدع من يكون له ينبوع يتفجر منه الماء كما يتفجر من ينابيع المطبوعين ويستقي منه كما يستقون ؛ ولا قبل باستباط هذه الأمواه الطبيعية إلا ملن كان له سائق من سلقة تهديه إلى موقع الماء ، وبصر كبصر المهدد الذي يزعمون أنه يرى مجاري الماء تحت أديم الأرض ، وهو طائر في الهواء .

كان شعر العرب مطبوعاً لا تصنع فيه ، وكانوا يصفون ما وصفوا في أشعارهم ويدركون ما ذكروا لأنهم لو لم ينطقو به شعراً لجاشت به صدورهم زفيراً ، وجرت به عيونهم دمعاً ، واستغلت به أفئدتهم فكراً ؛ أما نحن فلأي موضع لتلك الأشياء من أنفسنا ؟ إنها لا تهتاجنا كما اهتاجتهم ، ولا تصيبنا كما أصبتهم ، وإذا سكتنا عن النظم فيها لا تخطر لنا إلا كما تمر الذكرى بالذهن ، والمرء إذا تذكر لا يقلد من يتذكرون ، ولكنه يتحدث بهم ؛ ويصف ما عنده من الأسف عليهم أو الشوق إليهم .

والشعر العصري كشعر العرب في أنه شعر مستمد من الطبع ، وأنه أثر من آثار روح العصر في نفوس أبنائه ، فمن كان يعيش بفكره ونفسه في غير هذا العصر فما هو من أبنائه ، وليس خواطر نفسه من خواطره .

\*\*\*

تمر على صفحة الزمن عصور خابية ، لا تسمع لها حسناً ولا تخلج العين من جانبها بقبس . ويکاد يكون الفلك قد قذف بها من جوفه ميتة ، فهي من لحدها في مهد ، ومن مهدها في لحد .

هذه عصور لا ترى لأحد لها ملامح يمتاز بها عما قبله أو ما بعده ،

وإنما هي عصور غفلة التي تعقب إدبار الدول ، تنددم فيها ملكة الابتكار ، وينشر التقليد رواقه على كل مزاولات الحياة ، فلا ترى عالماً ولا أدبياً ولا حاكماً ولا تاجراً ولا صانعاً إلا وهو مقلد في عمله ، ويكل الناس أمرهم إلى فئات تصوغ لهم الأفكار والعقائد والأذواق ، وتخرجها إليهم متشابهة كما تخرج المعامل مصنوعاتها إلى الشراة من طراز واحد .

وقد أصاب الأدب العربي هذه الآفة فقتلت فيه روح البراعة والصدق وقصرته زماناً على التقليد والمحاكاة ، حتى لقد بلغ بهم الولوع بما سميته الابداع التقليدي ، أنهم وصفوا الدمع الأحمر ، والدمع الأصفر ، والدمع الأزرق ، والدمع الأخضر ، والدمع البنفسجي ، وحسبوا ذلك من بدائع الافتنان وظنوا أنهم جاؤوا بابطال كبير !

على هذه الوتيرة من الكذب في الاحساس ، والتقارب في سياق النظم ، ومعانى الشعر ، كان غالباً شعراء اليتيمة ، حتى لتحسب الكتاب - لو لا قليل من الشعر الجيد الحي فيه - ديواناً لشاعر واحد .

ثم أخذ الأدب ينفعه من هذه الآفة منذ نحو عشرين سنة ، أي منذ أن بلغت دعوة الحرية الفكرية مسامع الشرقيين فراعوا إلى أنفسهم يسألونها عن سالفهم ومؤتنفهم ، ويستفسرونها عن حياتهم ومتاهتهم ، كما يسأل الناشيء نفسه إذا وكل إليه أمره وانفصل عن رعاية أبيه أو وليه ؛ وكانت علامة ذلك أن ظهر التفاوت في الأساليب وانفرد كل كاتب وشاعر بطريقه في كتابته أو نظمه ، فكان التفاوت في الأساليب دليل الاستقلال ، والاستقلال ~~المدليل~~ الطبع والحياة ، إذ لا يتفق التشابه والهائل إلا فيما له قوالب وأنماط ، وأين القوالب والأنمط إلا في صيغ الألفاظ وتراسيبيها ؟

وكما يكون التفاوت في الأساليب بين شعراء الأمة دليلاً على حياتها ، وتبه الطياع في أبنائها ، كذلك يكون التفاوت في شعر الشاعر دليلاً أيضاً على حياته وطبعه ، ولقد سمعت أديباً يعيّب شاعرية المتنبي ويصغرها بعد ما بين جيده ورديه وهو الآية على شاعريته عندي ان لم تكن آية سواه ، لأن الشاعر قد يحكم قلمه ويدعو الألفاظ فتسعفه ، ولكنه لا يحكم طبعه ولن يكون الطبع عند عودته ، بل إنما الإنسان عند دعوة طبعه ، وهو رهن بما توحى إليه سجيته .

ولسنا نعني بذلك أن كل شاعر له في شعره الجيد والرديء هو شاعر مطبوع ، فإن لكل ذهن خامد جلوة ، ولكل طبع بارد سورة ، والريشة الميتة قد ترفعها الريح إلى حيث تحوم أجنحة الكواسر ، وقد يسمو الطبع الكليل إذا استفزته العاطفة . فيسترق السمع من منازل الإلهام ، ثم لا يكاد يلتفت إلى نفسه حتى يهوي إلى مقره .

ويرافقني في هذا المعنى قول لويس مترجم جيتي شاعر الألمان ؛ وذلك إذ يقول في عرض كلامه عن رواية فوست : « ربما كانت مقدرة العقل الكبير لاتظهر إلا في مثل هذه الصغائر ، وأما الكتاب الأصاغر فإنهم يبالغون في هذه الأغراض أو يقصرون عنها ، ولكنهم لا يعطونها حقها ، انظر إلى الأجسام فانها تضيء كلها على درجات مختلفة من الحرارة ، وكذلك صاحب العقل الخافت قد يأتي بالفلق ، وينطق بالحكمة ، وهو مضطرب النفس محتمد الطبع - ولكن من تلك الأجسام ما يعود إلى المؤلف من حاله فينهم عن غلظه وكثافته ، والعقل الخافت إذا فترت حرارته ، عاودته ضالته ، وفارقته تلك القوة التي اقتصرها على الخروج ضغط الأفكار المزدحمة عليه ، ولذع العاطفة المتأججة فيه ، وفي

ذلك مصداق المثل السائر القائل : إن الكبار تظاهرها الصغار ؛ والريح إذا هبت على الماء تشبه الغمر والضهاض ؛ حتى اذا استقرت الأمواج رأينا قاع الضهاض قريباً ، وعلمنا أن غور الغمر أبعد مما يصل إليه مسبارنا . . . »

\* \* \*

وربما تشدد بعض النقاد يجعلوا شعور الشاعر بنفسه حداً بين الطبع والتكلف ، فإن خيل إلى الناقد وهو يقرأ القصيدة أنه نسي الشاعر ولا يذكر إلا شعره فالشاعر مطبوع ، وإن كان يلوح له وجه الشاعر من حين إلى حين بين أبيات القصيدة فهو عنده متكلف صناع - ولست أنا من يميلون إلى هذا الرأي لأنه يخرج كثيراً من الشعراء المجيدين من عداد الشعراء المطبوعين ، فلا فرق عندي بين شاعر يشعر بنفسه في كلامه وشاعر يغيب في عاطفته إلا كالفرق بين الملح المزهو بجماله ، والملح الذي يوهّمك كأنه قد نسي أنه جميل ، على أن لكل منها جماله .

ونحن عسيون أن ننظر إلى ذلك الشعر فان كان صادقاً مؤثراً فهو من شعر الطبع ، وإلا فهو من شعر التكلف ، وهو إذن لا بالملح المزهو ولا بالملح الغافل عن جماله ، وإنما هو دميم يتحالى بالطلاء والزينة .

ويختلف شعر الطبع في لغة الأمة بين عصر وعصر ، كما يختلف منهاجه في العصر الواحد بين شاعر وشاعر ، وكما تختلف درجة من الإِجادَة في شعر الشاعر الواحد بين قصيدة وقصيدة .

فالشعر العربي قد اتخذ له في كل عصر طريقة تناسب روح ذلك العصر ، وهذه الطريقة العصرية لا تشبه طريقة البداءة ، ولا هي في

شيء من طريقة الدولة العربية ، ولكنها طريقة يلبيها عصر تغير فيه محل الانسان من بيته ومجتمعه ، وخلعت فيه الطبيعة أمام عينيه ثوباً بعد ثوب حتى وقفت بالمسجد بين يديه فظهر له ما كان خافياً وازداد توقعه إلى استطلاع مالم ييد ؛ وكان فيها بدا له مقابح ومحاسن ، كان سابق ظنه بها غير ما عاينه منها ؛ فرأى منها غير ما رأه الأقدمون وعبروا عنه في أقوالهم وقصائد़هم ، حتى لو أن شعراء المذهبات بعشوا اليوم من أرماسهم لما نظموا حرفًا واحدًا من مذهباتهم ، ولكانوا في المذهب العصري أشد من أشد دعاتها غلوًا في الدعوة اليه .

قلنا إن الشعر العربي نشأ منشأً جديداً من نحو عشرين سنة ،  
ونقول إنه كان نضالاً نزع فيه الظافر أسلاب المخذول ولكنه لبسها ،  
فكان ظافرهم ومخذولهم أقرب الناس زياً وأشدهم بزة .

ونحن اليوم غيرنا قبل عشرين سنة - لقد تبواً منابر الأدب فتية لا  
عهد لهم بالجيل الماضي نقلتهم التربية والمطالعة أجيالاً بعد جيلهم فهم  
يشعرون بشعور الشرقي ويتمثلون العالم كله كما يتمثله الغربي ، وهذا  
مزاج أول ما ظهر من ثمراته أن نزعت الأقلام إلى الاستقلال ورفع غشاوة  
الرياء والتحرر من القيود الصناعية - هذا من جهة الأغراض والأنساق ،  
وأما من جهة الروح والهوى فلا يعسر على الندس البصير أن يلمح مسحة  
القطوب للحياة في أسرة الشاعر العصري الحديث ويتفرس هذا القطب  
حتى في الابتسامة المستكرهة التي تتردد أحياناً بين شفتيه .

وبحسب الأدب العصري الحديث من روح الاستقلال في شعرائه  
أنهم رفعوه من مراغة الامتحان التي عفرت جبينه زماناً ، فلن تجد اليوم  
شاعراً حديثاً يهنىء بالمولود وما نفض يديه من تراب الميت ، ولن تراه

يطري من هو أول ذاميه في خلوته ، ويقذع في هجو من يكبره في سريرته ؛ ولا واقفاً على المرافء يodus الذاهب ويستقبل الآيب ، ولا متعرضاً للعطاء يبيع من شعره كما يبيع التاجر من بضاعته ، وما بالقليل من هذه الروح الشماء في الأدب أن تجهز على آداب المواربة والتزلف بيننا ، أو تردها إلى وراء الأستار ، بعد إذ كانت تنشد في الأسعار وينادي بها في ضحوة النهار .

ولا مكان للريب في أن القيود الصناعية التي أشرنا إليها ستجري عليها أحکام التغيير والتنقیح ، فإن أوزاننا وقوافينا أضيق من أن تنفسح لأغراض شاعر تفتحت مغالق نفسه وقرأ الشعر الغربي فرأى كيف ترحب أوزانهم بالأقصيص المطولة والمقاصد المختلفة ، وكيف تلين في أيديهم القوالب الشعرية فيودعنها ما لا قدرة لشاعر عربي على وضعه في غير النثر .

ألا يرى القارئ كيف سهل على العامة نظم القصص المسهبة ، والملاحم الضافية الصعبة ، في قوافيهم المطلقة ؟ وليت شعرى بمفضل الشعر العامي الشعر الفصيح إلا بمثل هذه المزية ؟

ولقد رأى القراء بالأمس في ديوان شكري مثالاً من القوافي المرسلة والمزدوجة والمتقابلة ، وهم يقرؤون اليوم في ديوان المازني مثالاً من القافيتين المزدوجة والمتقابلة ، ولا نقول إن هذا هو غایة المنظور من وراء تعديل الأوزان والقوافي وتنقيحها ، ولكننا نعده بمثابة تهييء المكان لاستقبال المذهب الجديد ، إذ ليس بين الشعر العربي وبين التفرع والناء إلا هذا الحال ، فإذا اتسعت القوافي لشتى المعاني والمقاصد وانفرج مجال القول بزغت الموهوب الشعرية على اختلافها ؛ ورأينا بيننا شعراء

الرواية ، وشعراء الوصف ، وشعراء التمثيل ، ثم لا تطول نفرة الآذان من هذه القوافي لا سيما في الشعر الذي يناجي الروح والخيال أكثر مما يخاطب الحس والأذان ، فتألفها بعد حين وتجترىء بموسيقية الوزن عن موسيقية القافية الواحدة .

وما كانت العرب تنكر القافية المرسلة كما نتوهם ، فقد كان شعراً لهم يتتساهلون في التزام القافية كما في قول الشاعر :

ألا هل ترى إن لم تكن أم مالك  
ملك يدي أن الكفاء قليل  
إذا قام بيتاع القلوص ذميم  
رأى من رفيقيه جفاء وغلظة  
بهلكة والعاقبات تدور  
فقال أقلاً واتركا الرحيل إبني  
في بيانه يشيري رحله قال قائل  
من جمل رخو الملاط نجيب

وكقول غيره :

بنات وطاء على خد الليل لا يشکين عملاً ما اتقين  
وقول الآخر :

جارية من ضبة بن أد كأنها في درعها المنعط إلخ  
وبعض هذه القوافي كما تراها قريبة مخارج الروي وبعضها تبتعد  
مخارجه ، ولو أتيح لهم لتوسعوا في القافية المرسلة وطرقوا في موضوعات  
الشعر ما تتسع له هذه القافية الفسيحة ، غير أنهم كانوا على حالة من  
البداوة والفتورة لا تسمح لغير الشعر الغنائي<sup>(١)</sup> بالظهور والانتشار ،  
وكانوا لا يعانون مشقة في صوغ هذه الأشعار في قوالبهم فلم يلتجأوا إلى

( ١ ) المقصود بالشعر الغنائي هنا ما يسميه الأفرنج ( Iyric Poetry ) ولا يلزم من هذه التسمية أن يعني

اطلاق القافية ولا سيما في شعر يعتمد في تأثيره على رنمه الموسيقية .

وجاء العروضيون فعدوا ذلك عيباً وسموه تارة بالإكفاء وتارة بالاجازة أو الإجازة لقلة ما وجدوا منه في شعر العرب ؛ فلما انتقلت اللغة العربية إلى أقوام سلائقهم وحالهم أميل إلى ضروب الشعر الأخرى ، اعتسروا القوافي على أداء أغراضهم ولم تشعر آذانهم بهذا الذي عده العروضيون عيباً في القافية ، فاحتملت لغتهم المحرفة وقوافيه们 المتقاربة مالم تحتمله أوزان الجاهلية وقوافيها .

على أن مراعاة القافية والنغمة الموسيقية في غير الشعر المعروف عند الأفرنج بشعر الغناء فضول وتقيد لا فائدة منه ، ونعتقد أنه لا بد من أن ينقسم الشعر على التدريج إلى أقسام يكون الشعر في بعضها أكثر من الموسيقى ، فتزول أو تضعف هذه القيود اللفظية التي هي من بقايا الموسيقى الأولى في الشعر ، ويتحقق ما ذكره سبنسر في عرض كلامه عن الرقي حين يقول عن الشعر والموسيقى والرقص :

« إن الروي في الكلام . والروي في الصوت والروي في الحركة ، كانت في مبدئها أجزاء من شيء واحد ، ثم انشعبت واستقلت بعد توالى الزمن ولا تزال ثلاثتها مرتبطة عند بعض القبائل الوجهية ؛ فالرقص عند المتوحشين يصحبه دائمًا غناء من نغم واحد ، وتصفيق بالأيدي ، وقرع على الطبول ؛ فهناك حركات موزونة ، وكلمات موزونة ، وأنغام موزونة ..... وفي الكتب العبرية إنهم كانوا يرثلون القصيدة التي نظمها موسى بعد قهر المصريين وهم يرقصون على نقر الدفوف ، وكان الإسرائييليون يرقصون ويتغنون بالشعر في وقت معاً عند الاحتفال بالعجل الذهبي ..... على أن الشعر وإن لم ينفصل بعد عن

الموسيقى ، إلا أنها قد انفصل كلاهما عن الرقص ، فقد كانت قصائد الاغريق الدينية القديمة ترثى ولا تتلى تلاوة ، وكان ترتيل الشاعر مقرضاً برقض السامعين ، فلما انقسم الشعر أخيراً إلى شعر غنائي وشعر قصصي ، وأصبحوا يتلون الشعر القصصي ولا يرثون إلا الشعر الغنائي ، ولد الشعر المحسن وأصبح فناً مستقلاً . . . »

ونحن لا نريد أن نفصل الشعر عن النغمة الموسيقية بتاتاً ولكن نريد أن يكون نصيب الشعر المحسن في غير شعر الغناء أكبر من نصيب النغم ، وأن نبقي أثر دقة الرجل - ونعني به القافية - في الشعر الذي كانوا يدقون الأرض بأرجلهم عند انشاده ، أي شعر النزوات الفسقية والعواطف المهاجنة .

\*\*\*

والآن وقد أتينا على طرف من رأينا في تأثير العصر على أنساق الشعور وأغراضه نرى من تمام الكلام أن نضيف كلمة عن تأثيره في روح الشعر ونفوس الشعراء فنقول :

إن كان هذا العصر قد هز روّاكي النفوس وفتح أغلاقاً كما قلنا ، فلقد فتحها على ساحة من الألم تلتفح المطل عليها بشواطئها فلا يملك نفسه من التراجع حيناً والتوجع أحياناً ، وهو العصر ، طبيعته القلق والتردد ، بين ماضٍ عتيق ومستقبل مريب ؟ قد بدت المسافة فيه بين اعتقاد الناس فيما يجب أن يكون وبين ما هو كائن ، فغشيتهم الغاشية ووجد كل ذي نظر فيها حوله عالماً غير الذي صورته لنفسه حداثة العصر وتقدمه .

والشاعر بجبلته أوسع من سائر الناس خيالاً . فلذلك كان المثل

الأعلى أرفع في ذهنه منه في أذهان عامة الناس ، وهو الطفههم حسًّا ،  
فلذلك كان الله أشد من الله ، وإنما يكون الألم على قدر بعد البوء بين  
المتضرر وبين ما هو كائن ، فلا جرم أن كان الشاعر أفطن الناس إلى  
النقص وأكثرهم سخطًا عليه ، ولا جرم أن كان ديوان شاعرنا على حد  
قوله :

كل بيت في قراته جثة خرساء مرنان  
خارجاً من قلب قائله يزفر بركان

فليس من الحق أننا نبالغ إذا قلنا إننا في عهد لا نشاهد فيه إلا مسخاً في الطبائع ، وارتکاساً في الأخلاق . ونفاقاً في الأعمال والأقوال .. ! لا والله ، بل أحرى أن يقال إننا تغاضينا إذا لم نقل ذلك ، وما يبالى متخرج في عهدهنا أن يغمض عينيه ثم يمضي على رأسه في الأسواق والأندية والمجامع والمعابد ، فأي عاتق وقعت عليه يده فليست له ألا تعرف المعنى بهذه الآيات :

فانه لا يخطئ مرة إلا أصاب أفالاً ! فقد وصف المازني في هذه الأبيات نموذج الرجل العصري فلم ينس صفة من صفاتة ، وأنى لرجل العصر أن يكون غير ذلك وهو يبصر غير ما يسمع ويسمع غير ما يعتقد ويعتقد غير ما يجرؤ على الجهر به ؟ فإنما ذلك ديدن الناس في كل زمان تحس فيه النفوس بال الحاجة إلى الانتقال وترسم مثال الكمال ثم تكر إلى عالم الحقيقة فلا تقابل إلا النقص والقصور ، وإنها التظل كذلك تتذبذب بين الباطن والظاهر وهو عين التصنع والرياء ، وإن اشتد هذا التذبذب فقل إنه هو الخبث والصفاقه والكبرياء .

فإذا رأيت شاعراً مطبوعاً في أمثال في هذه الفترات المشؤومة يتبهج ويضحك فاعلم أن بين جنبيه قلباً صدئاً من نار الألم أو حمأة الشهوات ، وإلا فهو رجل مقلد ينظم بلسانه ولا ينظم بوجданه .

ألا ترى كيف كان حال الأدب في الفترة التي تقدمت الانقلاب الفرنسي ؟ ألا تراهم كيف لعبت الحيرة بعقولهم فمن داع يدعو الناس إلى الطبيعة ، ومن باحث يفكرون في خلق مجتمع جديد ، هذا ينحي على الدين ، وهذا يسب الحياة ويلعن الوجود ، وذلك تهوله فوضى الأخلاق فيحسبها ضربة لازب لا تنصلح ولا تتبدل فيقوم في جنون الدهشة والذهول ويسخن للناس التهتك والإباحة ؛ أرأيت كيف استحكمت السامة بشاتوبريان زعيم الأدب في تلك الفترة فجعل يقول - « لقد سئمت الحياة حتى قتلتني السامة ، فلا شيء مما يحفل به الناس يعنيني ، ولو أني كنت راعياً أو ملكاً لما عرفت كيف أصنع بعضاً الراعي أو بنات الملك ، وما أظنني في الحالين الا كنت زاهداً في المجد والعبقرية ، ملولاً من العمل والبطالة ، متبرماً بالنعمة والشقاء - لقد أمضني الناس في

أوربة وأسأمتني الطبيعة في أميركا ، فليس في هذه ولا في تلك ملاذ يهش  
اليه قلبي ، وإنني لسليم القلب طيب النحية ولكن بغير غبطة ،  
وإنحالني لو خلقت مجرماً لكنت أكون كذلك بغير ندم فليتني لم أولد !  
ليت أن اسمى يعفى عليه النسيان فلا يذكر أبداً . . . . .

وبعد فهل ينبغي أن يحمد الناس كل زمان رأوه ؟ وهل ثم من ضير عليهم في الشكوى من بعض الأزمـة والنـقـمة عـلـيـهـا ؟

فالحق أنه ليس في الاستياء من الزمن السييء ضرر، بل هذاهو الواجب الذي لا ينبغي سواه ، وأولى أن يكون الضرر جد الضرر في الاطمئنان إلى زمان تتأهّب كل بواطنه للتحول والانتقال .

10

إلا أن التعليل سهل وبخاصة ما كان منه سلبياً لا إيجاب فيه ، فقد سهل على بعض الكاتبين أن يعللوا هذا التذمر فحسبوا أنهم أدركوا الغاية ، وأصابوا النتيجة .

نظروا الى السخط الفاشي بين طبقات الناس فلم يصعب عليهم أن يقولوا انه عرض من أعراض الحياة في المدن والホاضر ، فأصابوا وأنهطوا في آن واحد ، إذ فاتهم أنه لحكمة من الحكم التي لا تخفي كانت المدن مثار القلق والشكوى ، وهي أن المدينة هي ربيئة المدينة وحاملة أمانة الرقي الانساني ، فإذا كان التجاج الأصوات بالشكوى في هذه الأيام أشد وأجهز منه في الأيام القديمة فذلك لأن الانتقال الوشيك أعظم من كل انتقال أحدثته الحياة المدينة إلى يومنا هذا .

ولو كان الناس كلهم على شاكلة الريفي في سكينته وقنوعه لما بقي

لهم بعد أن يفيض الماء ويسلم الجو وينجذب الزرع مطلب في الحياة ، وما برح أهل المدن بأيديهم زمام العلم والصناعة والفنون يدفعهم الكفاح الى الحركة وطلب الانتقال فتقديم على أيديهم هذه الفنون وتنشأ من تقلبهم المذاهب الاجتماعية المختلفة فترتقي حقوق الناس وواجباتهم وترتقي في الحياة تبعاً لارتقاء هذه الحقوق والواجبات ، وقد صدق « لاندور » حيث يقول على لسان بارو « إن القانعين يجلسون ساكتين في أماكنهم ، وأما الساخطون الناقمون فهم الذين يجني منهم العالم كل خير » .

ونظر أولئك الكتاب بهذه النظرة الى رجال العبرية في الأزمان المتأخرة فوجدوهم لا يسلم أحدهم من علة في الجسم ، فظنوا أنهم قد وقعوا على السر ، وقالوا : لو لم يكن هؤلاء العبريون مرضى لما عمت فلسفة السخط ... كأنه ليس بين هذا الطصر وبين أن يكون أقوم العصور أخلاقاً ، وأرغدها عيشاً وأتمها نظاماً إلا أن يبراً مئة رجل أو أكثر ، أو أقل ، من الداء !

بل لقد طاش بعضهم فسمى عبرية هؤلاء العظماء مسخاً راقياً وألحقهم بالمسوخين من زمني الطبايع ومرضى النفوس الذين يخرج من بينهم القتلة والسرقة والمخربون ، ولو أنهم كانوا أحن للغة الطبيعية لعرفوا أنها لا تجمع بين المرض وال عبرية عشاً ، وأن عظماء الأمم لو سلموا من الأدواء والعلل لوقفت الإنسانية اليوم عند حدود الآجام والكهوف .

ونحمد الله على أن ليست عقول هؤلاء الكتاب في رأس الطبيعة ! فكانت تبدلنا من كلنبي وحكيماً وشاعراً مصارعاً مضبوراً الخلق ، عريض العنق ، ويكون هذا العمل أيسراً عليها مؤنة وأعظم أجرأً إذ لا

ريب أن ذلك أريح لها من عناء تركيب الأمزجة ، وتقسيم الموهوب على  
قدر وحساب !

العبري رجل أريد به أن ينسى نفسه ليخلص نفسه لنوعه ، فلو أنه خلق مكين المرة قوي الأسر لصرفه دواعي اللحم والدم عن المضي لوجهته ، وتشغله ما يشغل سائر الناس من أمور المعاش والأبناء عما خلق لأجله - فلا بد أن تضعف غريزة حفظ الذات فيه لتقوى بيازها غريزة النوعية ، ولن تضعف الغريزة الذاتية إلا بمرض في الجسد - وإلا فهلرأيت رجلاً معافاً للبدن ينسى نفسه ليعيش بعد موته في ذاكرة نوعه ؟ أم أنت تراه مقصوراً على حياته لا يعنيه من الدنيا سواها ؟

ثم إن للنوع فرضاً عاماً يطلبه من جميع أفراده هو التكاثر بالتوالد ، بيد أنه كلما سفل النوع وسفل الفرد كان التوالد أكثر ، ويطرد هذا الأمر في الإنسان فإن أكثر الناس توالداً هم أعجزهم عن حفظ النوع بغير وسيلة التوالد وهم أحاط الناس مدارك وعقولاً ، ثم ينشأ في بعض الأفراد قوى أدبية ينفعون بها النوع ويحفظونه من جهات شتى ، فتعدو هذه القوى على غريزة النسل حتى يبلغ الأمر نهايته في النابغة ، فيكون أنفع الناس لنوعه بقواه الأدبية وأقلهم نفعاً له بنسله ، ولذلك لا يرغب النابغون في الزواج ، وإن تزوجوا لا يلدون ، وإن ولدوا لا يعيش أبناؤهم ، أو يعيشون ولكنهم يهملون في الغالب تربيتهم وإنباتهم ، وتلك لعمري حكمة بالغة ، وسردقيق من أسرار الاقتصاد الطبيعي في تقسيم العمل ، ولكنه لا يظهر إلا على حساب النوابغ وال Urien الذين يفجعهم هذا التقسيم في صحة أجسادهم وطمأنينة بيوتهم فلا يهملون بنعمة الصحة وسعادة الأسرة كما يهملها سائر الناس .

ولنعلم بعدأن للأمة جهازاً عصبياً يحس بمايتعريها وينبهها إلى ما يجب عليها ، وأن الشاعر العبرى أدق أعصابها نسجاً وأسرعها للمس تنبهاً ، ولا غنى لجسم الأمة عن هذه الأعصاب المفرطة في الإحساس لتزعج الأمة لأنخذ الحيطة بينما تجمد الأعصاب الصلبة في صمم البلادة والأنانية .

فلا ينظرون الذين ينفقون فلسفة الرضا عندنا إلى المسألة من جهة واحدة ولا يقولون نحن في عصر العمل فزخرفوا لنا الحياة وشوكونا إليها ، كلا ! لسنا يا قوم في عصر العمل فكم من عمل يدعى العاملين ولا يحيونه ، وكم من عامل يفتأ يدعو العمل فلا يحبه ، بل نحن في عصر التردد والاستياء ، ولا بد لهذا الاستياء أن يأخذ مداه ويطلع على كل نقص في أحوالنا ، حتى اذا تمكن من النفوس فحركها الى العمل وعاد عليها العمل بالرضا ، فلا ينس الناس يومئذ فضل شعر الضجر والاستياء .

\*\*\*

فإذا توسم القارئون في شعر هذا الديوان هذه السمة فليذكروا أنهم يقرأون ديوان شاعر يترجم عن زمنه « والمرء في نفسه يرى زمنه » كما يقول .

ويخيل إلى أن أخانا إبراهيم لو لم ينبع في هذا العصر السوداوي ونبيغ في عصر فجر التاريخ لكان هو واضح أسماء الجنة سمار الظلام وعمارات الغiran والجبال ، وساقية السحب والرياح والأمواج ، فإن به لولعاً بوصفها ؛ وإن أذنه لتتسمعها كأنها تشد عندها خبراً ، وأظنه لو كان خلق الدنيا لما خلقها إلا جبالاً عظيمة وكهوفاً جوفاء ورياحاً داوية وغماماً

مرزاً رجاساً وبحراً مصطحبًا عجاجاً ، وكذلك يصف الغار الذي يتمناه  
في قصيدة مناجاة الهاجر :

لکنهن علی الأشجان أعنان  
حیری یزافرها حیران هفان  
وللبروق بقلب السحب اثخان  
من السحاب على الأطواد غيران  
ودیة کحلها نور ونیران  
کما یغیب سر المرء کتمان  
تلي بها الرعد یطغى وهو غضبان  
کأنما تسکن الغیران جنان  
کما تجاوب عساس وأعیان  
کما یطیر عن العقبان عقبان  
کالوجه غضنه سن وحدثان

يا ليت لي والأمانی إن تكون خدعاً  
غاراً على جبل تجري الرياح به  
هل أنس ليلتنا والغيث منسكب  
وقوله لي من لي ان تظللني  
ريح تهب لنا من كل ناحية  
يلفنا الليل في طيات حندسه  
نکاد نلمس بالأيدي السماء ونج  
وللصدى حولنا حال مروعة  
لكل صوت صدى من كل شاهقة  
يطير كل صدى من كل منعطف  
تبدو لأعيننا البلدان كالحة

: ومثل قوله في أحلام الموتى :

ینادمنی به خصل الغام  
على صفاتها أثر الهومامي  
وقد هب النسم مع الظلام

أجنّوتي إذا ما مت، رمساً  
ترقرق عنده غدران ماء  
تعنّيني الحمائم في ذراها

: أو قوله في ثورة النفس :

برأس منيف فيه للريح ملعب  
تناطحها الأمواج وهي تقلب

أبیت كأن القلب كهف مهدم  
أو اني في بحر الحوادث صخرة

: أو قوله من قصيدة أحلام اليقظة :

إنني سمعت في الدجى اصطخابا  
كأن في اهابه ذئابا  
سيمت أذى فطلبت وثابا  
مستهولا ينتزع الصوابا  
يئنك من فؤادك الحجابا  
مثل الصدى قد عمر الخرابا

أو قوله في مناجاة الملاح :

القلب يم لا قرار له جم العواصف مزبد القنن  
أو قوله من قصيده الرهيبة ثورة النفس في سكونها :

ومالي كأنني ظللتني سحابة  
وليل كأن الريح فيه نوائح  
تجاوبيا من جانب اليم لجة  
كأن شياطين الدجى في إهابه  
ها من خوفات الأسود هيدب  
على أنجم قد غالها منه غييب  
تزار فيها موجهها المتوجب  
تعني على زمر الرياح وتغرب

إلى أن يقول :

سأصرخ إما هاجت الريح صرخة تقول لها الموتى ألا أين نهرب  
وأقرأ له الدار المهجورة ، أو فتوى في سياق الموت ، أو الحياة  
حلم ، تخس في كل منها هذه الروعة والفحامه .

وللهمازني أسلوب خاص لا يدליך على أنه أسلوب السلقة والطبع  
أكثر من هذا التالف الذي تجده بين قلمه ونفسه ، فإن قلمه يتحرى  
الفحامه في اللفظ والروعة في حوك الشعر كما تتحرى نفسه ، على

لطافتها ؛ الفخامة في المشاهد والزوعة في مظاهر الكون والطبيعة .

والتألف بين الطبع والتعبير شأن كل شعر في هذا الديوان - فاقرأ  
فيه بعد شعر الوصف الذي تقدم التمثيل له شعر الغزل ، فإنك ترى  
عبارة أليق ما عبر به عن عاطفته لأنها عاطفة لا تسعر بالوقود من الخارج  
ولا تضرمها عين المحبوب كما تضرمها نفس المحب . وهي عاطفة تحيا  
بغذاء من حرارتها فلا يخلو لها غير تردید نفسها وتقليل وجهه ماضيها  
وحاضرها ؛ ولا شك أن أهواء النفس تختار الأسلوب الذي يلائمها ، ولا  
يلائم الحب الذي يطاول القلب ويدور في جوانب النفس إلا أسلوب  
يدور في الأذن ويطحن في جوانب الأسماع .

فلا غرو أن ينسجم هذا المندام على ذلك القوام ، وأن يستشف  
القاريء ألوان العواطف من هذا الأسلوب ؛ على أحکام نسجه  
وتفصيله ، فيعلم أن شعر الطبع والإخلاص غير شعر الصنعة والتقليد .



## الشعر ومزاياده<sup>(١)</sup>

ليس الشعر لغوا تهذى به القرائح فتتلقاء العقول في ساع كلامها  
وفتورها فلو أنه كان كذلك لما كان له هذا الشأن في حياة الناس .

إنما الشعر حقيقة الحقائق ولب اللباب والجوهر الصميم من كل ما  
له ظاهر في متناول الحواس والعقول . وهو ترجمان النفس والناقل الأمين  
عن لسانها فإن كانت النفس تكذب فيما تحس به أو تداعي بينها وبين  
ضميرها فالشعر كاذب وكل شيء في هذا الوجود كاذب والدنيا كلها رياء  
ولا موضع للحقيقة في شيء من الأشياء .

وقد يخالف الشعر الحقيقة في صورته ولكن الحر الأصيل منه لا  
يتعداها ولا تختلف روحها لأنها لا حقيقة للإنسان إلا بما ثبت في  
النفس واحتواه الحسن ، والشعر إذا عبر عن الوجدان لا ينطق عن الهوى  
إن هو إلا وحي يوحى .

أما هذه الاستعارات والتشبيهات فهي أشياء تختلف عن الواقع في  
ظاهرها ولكنها في كنهها واحدة لا خلاف بينها ،  
فليس الجميل قمراً ، ولا الزئير رعداً ، ولا الكريمة غماماً ،

---

( ١ ) مقدمة الجزء الثاني من « ديوان شكري » الذي طبع في سنة ١٩١٣

وليست الشمس منكدرة لغياب الحبيب ولا الليل منجباً لحضوره ؛ ولتكنا إذا نظرنا إلى الواقع وجدنا أن الغبطة بالصورة الحسناً كالغبطة بالليلة القمراء . وأن الرهبة من زمرة الأسود في غابها كالرهبة من جلجلة الرعد في سحابها . وأن تجدد الروض بعد انها مطر ، كتجدد الأمل بعد بلوغ الوطير ، وأن الشمس إن كانت تشرق بعد ناي الحبيب فكأنها لا تشرق لأن عين المحب لا تنظر إلى ما يجلوه نورها ، وأن الليل إذا عسعس فما هو بساتر عن عين المحب منظراً يشتاق رؤيته بعد أن يمتعه بوجه حبيبه ، فاما هو من الدنيا حسبة ، وهو الضياء الذي يبصر به قلبه .

فهذه معانٍ متراوفة في لغة النفس وإن اختلف نطقها في الشفاه . إذ أنه لا محل في معجم النقوس إلا للمعاني فلما الأنفاظ فهي رموز بين الألسنة والأذان . وهل تبصر العين أو تسمع الأذن إلا بالنفس ؟ وهل تبلغ الحواس خبراً إذا كانت النفس ساهية والمدارك غير واعية ؟

والشعر بهذه الثابة بباب كبير من أبواب السعادة لأنه ما من شيء في هذه الدلائل يسر لذاته أو يحزن لذاته وإنما تسر الأشياء أو تحزن بما تكسوها الخواطر من الهيئات وتغيرها الأذهان من الصور . فالشيء الواحد قد يكون مدعاه للبهجة والرضا في بعض الأوقات ثم يكون في غير ذلك الوقت مجلبة للأسف والأسى وطريقاً إلى الشجن والجوى . والشعر وحده كفيل بأن يبدي لنا الأشياء في الصورة التي ترضها خواطernا وتأنس بها أرواحنا لأنه هو ناسج الصور وخلال الأجسام على المعاني النفسية وهو سلطان متربع في عرش النفس يخلع الحال على كل سانحة تمثل بين يديه ويغض الطرف عن كل ما لا يحب النظر إليه .

والشعر أيضاً مسلة لمن شاء السلوى ، وصدقى تسمعه النفس في

وحشة الوحدة فتطمئن اليه كما يطمئن الصبي التائه الى النداء في الوادي  
ليأس برجع صوته او يسمع من عساه يقبل لنجدته .

فقد سبقت مشيئة الفطرة بأن يعيش أبناء آدم جماهير وأئمّا مجتمعة  
وأن يكون منهم نوع له غرائز كامنة في طبائع أفراده يقتضيها بقاوئه  
ودوامه ، فكان من دواعي ذلك أن يجعل أبناؤه على الألفة ويدرأوا على  
التعاطف وأسباب الاجتماع ، وأصبح العطف عماد الحياة الإنسانية لا يهنا  
أمرؤ بأن ينعم منفرداً ولا يطيق أن يبتئس وحده ، فما كان الموري يدح  
نفسه حين قال :

ولو أني حبست الخلد فرداً لما أحببت بالخلد انفراداً  
ولكنه قال قولاً يصدق في شرار الناس كما يصدق في خيارهم فلا  
فخر فيه لانسان على انسان .

وأحسب لو أن الناس كلهم كانوا فجرة خسارة وكان لا يجوز منهم  
إلى فردوس الابرار الا رجل واحد لكان هذا الرجل التقى أشد عذاباً  
بتقواه وأسوأ جزاء من كل جنة الجحيم وعصاته . ولو تمثلت ذلك الرجل  
في الجنة لرأيته يطوف في أرجائها حائراً ثائراً حتى تبل قدماه ثم ينظر إلى ما  
حوله نظرة الكاره الزاهد فيطرح بنفسه في الكوثر هرباً من هذا النعيم  
الأعمى أو يصبح بهم ليحملوه إلى جهنم ، فيصل النار فيها وهو واجد  
من يقول له إن عذاب النار أليم خير من أن يبقى في نعيم مقيم لا يرى فيه  
من يقول له ما أرغد هذا النعيم !

ويقيني أنه لو نزع الحسد من الناس يوماً ما لاشتراه أولو النعمة  
وفرقوه على الناس مجاناً ليحسدوهم على ما بهم من نعمة . فإن السعادة

أتشي لا يكمل سرورها حتى تستجلِّي مثاها في المرأة سواءً أكان رافع تلك المرأة لها شائناً حسوداً أم صديقاً مخلصاً . ومن أجل ذلك يرتاح العاشق إلى من يناجيه بأسرار حبيبه ونكایات عذوله ويحيط الغني مجلسه بحاشية ينفق عليها لتقول له إنه رب عيشة راضية وهناء محسودة .

ولا تصدق أن أحداً يبلغ به احتقار الناس ألا يبالي بهم قاطبة . ولكن رجباً احتقر جيلاً منهم وهو يتضرر النصفة من جيل سواه أو يهزأ بالفتاة التي يعاشرها ويعتقد أن هناك فتاة لو لقيته ولقيتها لأرضته وأرضها . وإلا فلو أنه احتقر ما مضى من الناس وما سيجيء منهم لما كلف نفسه مشقة أن يقول ذلك بلسانه .

كذلك خلق الإنسان عضواً من جسم تدب حياته في عروقه فلا سبيل له إلى الانفصال عنه والتخلُّ عن عاطفته النوعية ما دام داخلاً في اسم الجنس الذي يشمل الإنسان بأجمعه .

فإذا كان هذا شأن التعاطف فاعلم أن الشعر شيء لا غنى عنه وأنه باق ما بقيت الحياة وإن تغيرت أساليبه وتناشت أوزانه وأعاريشه لأنَّه موجود حيثما وجدت العاطفة الإنسانية ووجدت الحاجة إلى التعبير عنها في نسق جميل وأسلوب بلين ، وإذا كان الناس في عهد من عهودهم الماضية في حاجة إلى الشعر فهم الآن أحوج ما يكونون إليه بعد أن باتت النفوس خواءً من جلال العقائد وجمالها وخلا الجانب الذي كانت تعمره من القلوب ، فلا بد أن يخلفها عليه خلف من خيالات الشعر وأحلام العواطف وإلا كسر اليأس القلوب وحطمتها رجة الشك واخضطراب الحيرة .

هذا ولو أنَّ المعنـاـ اليـهـ منـ تعـاطـفـ الأـرـوـاحـ وـ تـآـلـفـ المـشـارـبـ كانـ

أول ما يستفاد من الشعر وآخره لما كان الشعر جديراً بالعناية من عصر المادة الذي نحن فيه . إلا أن ثمرة الشعر على ما بها من النعومة والجزالة وما لها من ذكاء المشم وحلوة الطعم قد تشبع المعدة وتملاً الفم . وليس في وسعنا أن نحصي فوائده المادية إحصاء يلمسه العيان ولكن لو أمكننا أن تتبع كل حركة إلى مصدرها الأول من النفس لما عسر علينا حساب فضله بالدرهم والدينار وإحصاء قواه المعنوية بما تخصى به قوتا الكهرباء والبخار .

فما لا مشاحة فيه أن النهضات القومية التي شهدت العزائم وتحدوها في نهج النماء والثراء لا تطلع على الأمم إلا على اعقاب النهضات الأدبية التي يتيقظ فيها الشعور وتتحرك العواطف وتعتلج نوايا النفوس ومنازعها . وفي هذه الفترة ينبغ أعظم الشعراء وتظهر أنفس مبتكرات الأدب فيكون الشعر كالناقوس المنبه للأمم والحادي الذي يأخذ بزمام ركبها .

فهذه إنكلترا مثلاً نهضت في تاريخها نهضتين بلغت في كليهما اسمى ما تحلم به أمة من العظمة والمجد . فكانت أولاهما في القرن السابع عشر أي عقب ازدهار الأدب الإنكليزي في عهد شكسبير وهو العهد الذي تحركت فيه عوامل الحياة في الأمة الإنكليزية ووضع فيه أساس إنكلترا الجديدة . وهذا هي الآن في إبان نهضتها الثانية تقبض على صولجان الدنيا بعد نهضة أدبية كبيرة ظهرت في ثناياها أكبر الأسماء المعروفة في الأدب الإنكليزي أعني بهم أمثال شيل وبيرتون وسكوت وكينز ووردزورث وكولردرج وسوذى وماكولي وغيرهم من لم يفرضوا الشعر ولكنهم كتبوا في النقد والأدب .

وهذا شبيه بما حصل في فرنسا إذ كانت جمهوريتها من بعض الوجوه  
نفعحة من نفحات تلك النهضة الأدبية التي كان يشرف عليها لويس الرابع  
عشر عاهل الاستبداد وعنوان الملكية المطلقة ، فمن حق تاریخ القرن  
الثامن عشر في فرنسا ولم ير في ثورته يداً لكورنيل وراسين ومولير وبولو  
وشينيه وغيرهم فهو قاصر النظر . ومثله في ذلك كمثل من يقول  
له إن المد والجزر من فعل القمر فيعجب لذلك ويقول لك أين السماء من  
الماء . . . .

ثم تابعت بعد ذلك ثورات كان يقوم على رأس كل ثورة منها رجال  
من أهل الخيال الذين يظنون بعض كتاب التاريخ أنهم أبعد الناس عن  
التأثير في عالم الجد وما يظنون هذا الظن إلا بجهلهم أن الأمم إنما تدأب  
في حياتها بين عاملين الحاجة والأمل ، فان كانت المادة تسسيطر على جانب  
الحاجة من نفوسها فالخيال هو صاحب السلطان الفرد على حيز الأمل وهو  
أشد العاملين حثاً وأذدهما نداء .

وجاء بسمارك في ألمانيا فأتم تأليف وحدتها بعد أن شاعت في  
ولاياتها مصنفات ليسنخ وهردر وجيتري وشيلر وهيني ورفقائهم فكان  
الألمانيون أمة ذات أدب واحد قبل أن يكونوا أمة ذات دستور واحد .

وأقرب من ذلك شاهداً إلينا الدولتان الأممية والعباسية بل أقرب  
منهما هذا الذي نشاهد من إقبال ناشئة مصر على الأدب واشتغالها بصوغ  
الشعر وحفظه فإنه ولا شك عنوان النهضة المرجوة لمصر ودليل على تفتق  
الأذهان وسريان النبض في مراكز الشعور ، وفي الأمة نفر من يتعاطون  
صناعة الطب الاجتماعي يزعمون أن البلد في غنى عن الأدب لا يحتاج إلى  
غير مباحث الاقتصاد وما شاكلها من منتجات الثروة التي هي قوت الأمة

وقوام حياتها ، وهو قول كما يرى القارئ حديث في الطب يقضي بأن لا يجوز الكلام مع المعمود في غير الأطعمة الدسمة والكينا وسلفات الصودا ! .. ولا غرابة فالطب تجرب !

على أن كثرة الكلام في المال ليست هي التي توجد المال متى كانت أهتم راكدة والنفوس باردة والعواطف منكوبة خاملة .

\* \* \*

فالشعر لا تنحصر مزيته في الفكاهة العاجلة والترفيه عن الخواطر - لا بل ولا في تهذيب الأخلاق وتلطيف الاحساسات - ولكن يعين الأمة أيضاً في حياتها المادية والسياسية وإن لم ترد فيه كلمة عن الاقتصاد والمجتمع . فإنما هو كيف كانت موضوعاته وأبوابه مظهر من مظاهر الشعور النفسي ولن تذهب حركة في النفس بغير أثر ظاهر في العالم الخارجي .

لقد تعجل بعض الباحثين - ولا سيما من كان منهم من علماء الطبيعيات - فظنوا أن الناس فارقوا فطرتهم الأولى التي كانت تنظم الشعر واتخذوا لهم فطرة أخرى لا تحسن إلا أن تؤلف كتب العلم ! وأنهم أدركوا اليوم ما كان يحييرهم في زمان الجاهلية المظلمة من أسرار الطبيعة وخفايا نوميسها فقدوا الاحساس بغرائبها وعدلوا عن الترنم بمحاسنها ! وإنما غشيت أصحابنا العلماء ظواهر مادية العصر فرأوا ذلك الرأي الذي لم يحصوه كل التمحيص ولا نظروا فيه من جميع جوانبه ، وإلا فكيف يخطر لأولئك العلماء الجهلاء أن سيأتي يوم على الانسان يقف فيه جاماً بين يدي هذا الوجود مهما حصل من العلم به وأحاط بأسراره ؟ وحق أن علماء اليوم يعرفون من أسرار الطبيعة ما لم يعرفه العلماء الأقدمون ولكن ما

سلطان هذا التغير على الطبائع والأهواء ؟ هل يؤثر ذلك في عامة الناس بل هل يؤثر علم النباتي العارف بأجزاء الأشجار على خيشومه وبصره فلا يدعه يتنشق رائحتها ويبيهق بآلاتها ؟ وهل علمي بنواميس الطبيعة يعصمني من الانفعال بمئثراتها ويدعو عنى الخوف مما يدعو فيها إلى الخوف أو الطرد إلى ما يطرب من بدائع مشاهدها ؟

وأحسب أن أصل هذه الغاشية التي حجبت الحقيقة عن العقول يرجع إلى العهد الذي استكشفت فيه أمريكا وظهرت للناس بمناجها المترعة ومروجه العذراء . ثم أعقبه نشوب الثورة الفرنسية التي أقتلت كل طبقة على عاتقها فتوجهت الطبقات المختلفة إلى العمل لنفسها والسعى في طلب رزقها بقوتها . ووافق ذلك اختراع الآلات التي تصنع الواحدة منها صنعاً للألف من العمال فازدادت حرب الطبقات شدة وعنفاً وحدث من جراء ذلك جموعه تهافت غير مأثور على الذهب ، فيما هي إلا سنوات مضت في مقدمات هذه الزوجعة قد ملأت الدنيا غباراً حتى أصبحنا لا نسمع إلا سياسة المال وعلم المال وقوة المال وعصر المال ، نسي الناس كل شيء إلا أنهم في عصر المال ونسوا أيضاً أن الإنسان لم ينفصل عنه في عصر المال عنصر القديم ، وأنه إن كان قد انتقل من فترة إلى فترة فإنه لا يزال في مكانه من الطبيعة يهتز بنبراتها ويجرى مع تياراتها . ولسوف يمضي عصر المال هذا فلا تسمع عنه الأجيال القادمة إلا كما نسمع نحن عن أخبار العصور الحالية ، وكذلك لا يبقى إلى الأبد إلا الأبد نفسه .

وإحالني في غنى عن تنبئه القراء إلى أنني لا أعني بكل ما أسلفت في التدوين بفضل الشعر وبيان أثره في الحياة الاجتماعية إلا ضرباً واحداً من

الشعر هو الشعر المطبوع الأصيل . أما الشعر المقلد المموه فلا فائدة له قط وقل أن يتتجاوز أثره القرطاس الذي يكتب فيه أو المنبر الذي يلقى عليه . وشتان بين كلام هو قطعة من نفس وكلام هو رقعة من طرس .

فالشاعر المطبوع معانيه بناته فهن من لحمه ودمه ، وأما الشاعر المقلد فمعانيه ربباته فهن غريبات عنه وإن دعاهم باسمه ، وشعر هذا الشاعر كالوردة المصنوعة التي يبالغ الصانع في تنميقتها ويصبغها أحسن صبغة ثم يرشها بعطر الورد فيشم منها عبق الوردة ويرى لها لونها وروائحها ولكنها عقيمة لا تنبت شجراً ولا تخرج شهداً ، وتبقى بعد هذا الاتقان في المحاكاة زخرفاً باطللاً لا حياة فيه .

ألا وإن خير الشعر المطبوع ما ناجي العواطف على اختلافها وبث الحياة في أجزاء النفس بأجمعها كشعر هذا الديوان .

\* \* \*

فالاليوم يتلقى قراء العربية هذا الجزء الثاني من ديوان شكري فيتلقون صفحات جمعت من الشعر أفنانين ويرون في هذه الصفحات نظرة المتذمر وسجدلة العابد ولحة العاشق وزفارة المتوجع وصيحة الغاضب ودموعة الحزين وابتسمة السخر وبشاشة الرضا وعبوسة السخط وفتور اليأس وحرارة الرجاء . ويرون فيها إلى جنب ذلك من روح الرجلة ما يكظم تلك الأهواء ويكتفف من غلوائها . فلا تنطلق إلا بما ينبغي من التجميل والثبات .

إن شعر شكري لا ينحدر انحدار السيل في شدة وصخب وانصباب ، ولكنه ينبعض انبساط البحر في عمق وسعة وسكون .

وقد يعسر على بعض القراء فهم شيء من شعر شكري لأنهم يريدون من الشاعر أن يخلق فيهم العاطفة التي بها يفهمونه . ومن النفوس من لا يصلح لتوقيع جميع أدوار الشعر عليه كما لا توقع أدوار ( الأوركستر ) على القيثار أو المزهر ؛ لأن هذه الآلات الصغيرة لا تسع تلك الأنعام المتنوعة الكثيرة . فإذا سمعت إحدى هذه النفوس أنشودة الشاعر الواسع النفس فسيلها أن تستغرب رقة اللحن الذي ليس في معزفها وتر يهتز به .

\*\*\*

قال لي بعض المتأدبين إن شعر شكري مشرب بالأسلوب الافرنجي ولا أعلم ماذا يعني هؤلاء بقولهم الأسلوب الافرنجي والأسلوب العربي . فإن المسألة على ما أعتقد ليست مسألة تبادن في الأساليب والتركيب ولكنها مسألة تفاوت في جوهر الطبائع واختلاف بين شعراء الافرنج وشعراء العرب في المزاج كاختلاف الأمتين في الملامح والسماء . وأشبه بالحقيقة عندي أن نقسم الشعر إلى أسلوب آري وأسلوب سامي لأن هذا التقسيم أدل على جهة الاختلاف بين شعر الافرنج وشعر العرب من كل تقسيم آخر .

فالآريون أقوام نشأوا في أقطار طبيعتها هائلة وحيواناتها مخوفة ومناظرها فخمة رهيبة . فاتسع لهم مجال التخييل وكبر في اذهانهم جلال القوى الطبيعية .

والساميون أقوام نشأوا في بلاد صاحبة ضاحية ليس فيها حولهم ما يخففهم ويذعفهم فقويت حواسهم وضعف خيالهم .

ومن ثم كان الآريون أقدر في شعرهم على وصف سرائر النفوس

وكان الساميون أقدر على تشبه ظواهر الأشياء ، وذلك لأن مرجع الأول إلى الاحساس الباطن ومرجع هذا إلى الحس الظاهر .

السامي يشبه الإنسان بالبدر. أما الآري فيزيد عليه أنه يمثل للبدر حياة كحياة الإنسان ويروي عنه نوادر الحب والمغازلة والانتقام كأنه بعض الأحياء . وذلك أجمع لمعاني الشعر لأنه يمد في وشائج التعاطف ويولد بين الإنسان وبين ظواهر الطبيعة ودّاً وائتناساً يجعلهما الشعر السامي وقفأ على الأحياء ، بل على الناس دون سواهم من سائر الأحياء .

وهذا الفرق بين الآري والسامي في تصور الأشياء هو السبب في اتساع الميثولوجي ( الأساطير ) عند الآرين وضيقها عند الساميين . إذ ليست الميثولوجي إلا وليدة القدرة على إلباس قوى الطبيعة وظواهرها ثوب الحياة ونسبة أعمال إليها تشبه أعمال الأحياء . وتلك طبيعة الآرين الذين امتازوا كما قلنا بقوة التشخيص والخيال على الساميين .

وهذا أيضاً هو السبب في افتقار الأدب السامي إلى الشعر القصصي ووفرة أساليب هذا النوع من الشعر في الأدب الآري . فإننا إذا راجعنا أكبر قصص الهند والفرس وقصصنا الملحم الغربية قدتها وحديثها وجذنا أنها تدور كلها على روایات الميثولوجي وتستمد أصولها منها . فقد وسعت القصص منطقة الشعر فكانت له ينبعاً تفرعاً منه أساليبه وتشعبت أغراضه ومقاصده . وحرم الشعر العربي منها فوق به التدرج عند أبواب لا ي تعداها .

أما تقسيم الشعر إلى قديم وعصري فليس المراد به تقسيمه إلى عربي وإفرنجي ولا يراد بالعصري مقابلته بالقديم لأن العصري يشبه القديم في صفة الشعر الجوهرية وهي أن كليهما يعبر عن الوجودان

الصميم . ولكن المراد منه التفريق بين الشعر المطبوع وشعر التقليل الذي تدلّإليه الشعر العربي في القرون الأخيرة .

فالشاعر قد يكون عصريًّا بريئًا من التقليل ولا يلزم من ذلك أن يكون إفرنجيًّا في مسلكه .

وأيًّا شاعر كان واسع الخيال قوي التشخيص فهو أقرب إلى الأفرنج في بيته وأشبه بالآريين في مزاجه وإن كان عربيًّا أو مصرىًّا ، ولا سيما إذا جمع بين سعة الخيال وسعة الاطلاع على آداب الغربيين .

## الراحة<sup>(١)</sup>

أبونا آدم رجل سبط القامة ، عريض الألواح ، جثل الشعر ، في لون بشرته أدمية ، وعلى حياة سماء الطيبة والسلامة ، ولنظراته دلائل الأمانة والجهامة ، ولم أدركه أنا ولكنني صادفته في النام ، وعرفني به وهي الدم . والدم كما يقولون جذاب ، والعرق دساس . فلما صادفته ذكرت موجدة طالما وجدتها عليه كلما راجعت سيرته في الجنة فقلت له يا أباانا يغفر الله لك ! ما أقل ميراثك وأكثر وراثك ! أقطعوك الجنة بما رحبت فلا صنتها عليك ولا حفظتها لبنيك من بعליך ، ثم خرجت منها فيما تزودت من الطافها وأطابيها ولا احتقت من تحفها وعجباتها ، عزاء لأبنائك الضارسين بالحصرم الذي أكلت ، والمنغضين بالثمرة التي جنست . تركتهم في ظلمات الحياة يعمرون ، وعلى وجه الأرضين والبحار يخبطون فلا يهتدون . فهلا إذ كنت في الفردوس كان لك بطبياته المحللة غناه عن تلك الشجرة المنوعة ! وهلا إذ أكلت منها تذكرت بنيك فقطفت لهم من ثمار الفردوس ما يتسمون منه رائحة الدار التي كنت فيها ، ثم أورثتهم الحنين إليها؟ وكان مطرقاً كأنما هجت في نفسه ذكري منسية فاغر ورقت عيناه بالدموع ورأيته يغالب نشيجه ويتهجد ؛ ثم مد إلى يده وقال : قدك يابني قدك<sup>(٢)</sup> ! ولا تعجل باللوم على أبيك فوالله ما

( ١ ) من مقالات « الشدور » التي نشرت في سنة ١٩١٤

( ٢ ) قدك أي حسيك .

الزلة في الأولى والآخرة إلا زلة أمكم حواء ساحها الله .. وما نسيتكم  
 علم الله يوم الخروج ، يوم المعصية والحزمان . أواه . وما كان أحل تلك  
 المعصية ثم ما كان أمر ذلك الحzman ... كنت أمشي في ذلك اليوم  
 وأتلفت أسفًا على ما أودع ووجلًا مما أنا قادم عليه . وكانت حواء تشي إلى  
 جنبي ذاهلة مستعبرة . والنساء يا بني يفعلن الأفاعيل وهن لا يملكن فيها  
 غير الذهول والبكاء . فبينا أنا أمشي وأتعثر ، وأبطئ الخطوة أستزيد بها  
 الدقائق في الدار التي كان لنا فيها مقام الأبد لولا ما فرطنا . . . إذ  
 عاينت على قدي<sup>(١)</sup> خطوات جوهرًا وهاجأ قد صفت حوله الطير وحفت  
 به الأملاك ، وهم ساهون عنه غير مقبلين عليه - ذلك جوهر الراحة يا  
 بنبي ومن آفته أن من يحرزه لا يحس به ولا يقدر قيمته . فأوضعت إليه  
 فال نقطته ولم يشعر بي أحد .

قلت : وأين ذلك الجوهر يا أبناه ! أهو معك الآن ؟ قال :  
 مهلاً . إنني خشيت أن اظهر حواء عليه فترزاً أنا فيه كما قد رزتنا في  
 النعيم كله ، فسترته بيدي وهبطة إلى الأرض فما كادت تمسها قدمي حتى  
 أسرعت فخبأته في حرز حرizz وقضيت وأسفاه ولم أطلع أحدًا من أبنائي  
 على موضعه . وهذا سر لا إخالكم وفتقتم عليه . فلا غرو أن قام منكم في  
 الزمن الأخير من يتسب إلى القردة دوني ، ولا بدع أن تيأسوا من الجنة  
 وتولوا بوجوهكم عنها . . . !

قلت : بل قد وقفوا عليه . ولا أدرى من أين . ودرروا أنك  
 التقطت جوهرًا من الجنة وأنه جوهر الراحة . فطفقاً يبحثون عنه في

(١) أي مسافة .

اليقظة والمنام ويترعون اليه بالحرب والسلام ، وكلما ظنوا أنهم ثقفوه <sup>(١)</sup>  
 إذا هم أبعد ما كانوا عنه . إذا التمسوه في المجد فهناك البوار والعطب ،  
 وإذا ابتغوه في الأمل لم ينقض لهم أرب حتى يجد لهم أرب ، وإذا أراغوه  
<sup>(٢)</sup> في اللهو فعاقبته الندم ، أو نشدوه في البطالة ففي البطالة السأم . . .  
 تائهيـن على غير هدى ضاربين في مناكب الأرض سدى ، يبدأـون  
 ويعيدـون ، ويعيدـون ويبدأـون ، وهـيات ما يـعودـون ، أـفلا كـفـيـهم  
 الآن هذا النـصـب ، وعـوـضـتـهـمـ عـمـاـ تـجـسـمـوـهـ مـنـ الـكـرـبـ فيـ سـالـفـ  
 الحـقـبـ ؟

قال : لا تطمعوا أن تجدوه حيث أنتم كادحون . فإنـا قد دفـنتهـ  
 تحت التـرابـ . فيـ مـكـانـ لاـ يـراـهـ مـنـ يـنـظـرـ السـماءـ ولاـ يـرـىـ السـماءـ مـنـ يـنـزـلـ  
 إـلـيـهـ . . . ولـكـنـكـمـ متـىـ حـلـلـتـمـ جـوـفـ الـأـرـضـ وـاطـرـحـتـمـ كـلـ أـمـلـ لـكـمـ فيـ  
 ظـهـرـهـاـ . فـهـنـالـكـ الـرـاحـةـ السـرـمـدـيـةـ !

( ١ ) وجدوه

( ٢ ) أراغ الشيء طلبه



## علم الاحترام<sup>(١)</sup>

نعم علم الاحترام . ولماذا لا يكون الاحترام علمًا ؟ ألا يشتمل كما تشتمل العلوم كلها على مبادئ وأصول ، وحقائق وفرض ؟ ثم إن العلوم على تعددتها تبحث في مقادير المواد والأشياء وفي نسب بعضها إلى بعض ، فان تجاوزتها إلى الناس لم ترق إلى الموازنة بينهم ووضع قيمة صحيحة لكل منهم ، أما علم الاحترام الذي نريد أن نبتكره فيبحث في أقدار الناس وما يتضاللون به من عروض الحياة ومحاسن الشيم . فهو أشرف العلوم موضوعا وهو آخر ما يتلقاه الطالب منها ؛ لأن الطالب يتلقى العلوم الأخرى في الكتب ويحضرها على الأساتذة وهذا العلم لا كتاب له يحصر أبوابه وأقسامه ويضبط قواعده وأحكامه ولا أستاذ يليه على طالبه فيريمه من جمع متفرقه ، وإنما هو مفرق بين أيدي الناس الرفيع منهم والوضيع ، والمحنكين منهم والأغرار ، ففي كل يد عجاله مبتورة ، ومع كل خريج وصية ناقصة . وعلى الطالب الحريص على الاحترام أن يتبع أجزاءه في مظانه ويستعين عليه بأهله . فإنه إن لم يفعل لم يكن قصاراً أنه يجهل ما يحترم به الناس بل جهل الناس ما يحترمونه به .

ولم أقصد بعلم الاحترام هذا الذي يصنعه بعضهم إذ تراه يتهيب

---

( ١ ) من مقالات الشذور

ويوجل وهو داخل على من يحترمه كأنه يقتحم غابات أفريقية ؛ أو ينتفض ويشد عرى قبائه كأنه يقابل ثلوج المنطقة القطبية ، أو يهبط بيديه ثم يرفعها كأنه يحشو التراب على رأسه ، أو يرخيهما على صدره كالكلب يعالج الوقوف على رجليه . فهذا علم شائع قد حفظه كثير من الناس وأتقنوه . وليس بين الرجل وبين أن يتضلع منه إلا أن يحتقر نفسه فتنقاد له مبادئه وخواتيمه في أقل من قوله « ألف باء » .

ولكني قصدت العلم الذي من عرفه فقد عرف الإنسان ومن جهله فقد جهل كل شيء والذي لا يعلمه إلا القليل ولا يعمل به إلا الأقل من ذلك القليل .

رأيت رجلاً ذا قدم في هندسة البناء راسخة وشهرة فيسائر فنون الرياضة ذاتعة . وكنت أسمع أخاه يقول : لو كان أخي في أيام خوفه لما بنى الهرم الأكبر أحد سواه . ولو حضر بابل يوم اندك صرحها لما دكه الله ! ولكنني رأيته يطأطئه هامته إلى يد صعلوك يسيل مخاطه على سباله . ويجرى لعابه على لحيته ؛ فيقبلها ظهراً لبطن ثم بطنًا لظهر . . . فقلت هذا رجل يشيد الهياكل إلا أنه يعبد الأصنام ، ويعرف نسب الأعداد والأرقام ومقاييس الأجسام والأحجام ، إلا أنه لا يعرف الطول من العرض ولا الخلف من القدم ، في علم الاحترام .

وهذا نصيب مهندس كبير من هذا العلم فما ظنك بالجهلة ، وماذا يبلغ أن يكون جهد السوقه السفلة ؟

تقول لك آداب السلوك احترم من ينفعك وتقول لك آداب الصدق احترم من ينفع الناس ، والقصد بين المذهبين أن تتحترم من لا يسعك

احتقاره سواء في سرك أم علانيتك . أما الناس فيحترمون من يخافون شره أكثر من احترامهم من يطلبون بره ، وربما شاب احترامهم لأهل البر بعض الرياء وأما احترامهم للظلمة والطغاة فخالص لا شائبة للرياء فيه ، بل هو احترام لو أكرهوا أنفسهم على تركه لما استطاعوا .

ويا رب فتى مبتدئ في هذا العالم يخرج من كف أبيه أو استاذه ويمضي على رأسه حائراً لا يعلم من يحترم ولا كيف يحترمه . ولا يعلم من يحتقر ولا كيف يحتقره . وتراه يغالي باحترامه ويضن به على من لم يكن أمة في رجل . وعملاً مجتمعاً في واحد ، ويسك بميزانه وقد وضع في أحدي كفتيه صنجة النبوغ وصنجة الأخلاق وصنجة السمت<sup>(١)</sup> وصنجة الرئاسة وصنجة الثروة وغيرها من الصنوج التي يوزن بها الرجال ، ويدهب بالكتفة الأخرى عليه يجد في الناس من يملأها ويقل فيها . فها هي إلا دورة أو دورتان في الطرق والبيوت والأسواق والمحافل حتى يؤوب وقد رفع من كفته أكثر الصنوج ، لخف بعض الشيء ويرتفع من يقابلها في الكفة الأخرى من الرجال . يرفعها واحدة بعد واحدة حتى لا تبقى في الكفة إلا صنجة أو اثنان وهما في الغالب صنجة الرهبة وصنجة الطمع . ثم لا يمضي غير يسير حتى يصبح وهو لا يرجح في ميزانه إلا أخف الناس وزناً في نفسه ولا يخف فيه إلا أرجح الناس وزناً عنده ، وحتى يكون بين ظاهره وباطنه في الاحترام أبعد مما بين الأرض والسماء .

لقد هالني هذا الأمر وخفت منه على آداب المبتدئين فعنْ لي أن أدعو لجنة من العلماء إلى وضع كتاب واف صريح في علم الاحترام يعصم الناس من الخلط والخطب فيه ويجزهم عما يتخلله من الدهان والملق . . .

---

( ١ ) السمت الوقار وجمال الهيئة

فاستقر رأيي على هذه الفكرة أياماً ولكنني رجعت الى نفسي فقلت ومن يا  
ترى يشرح للناس مسائل هذا الكتاب ؟ وأي أستاذ يرضى بأن يعلم  
الناس علماً يحتقرونه به لو وزنه حق وزنه ؟ لا يكون شأن الأسئلة في  
هذا الكتاب كشأن الفقيه المنافق في كتب الدين ! يلقن الناس منها ما يدر  
عليه الرزق ويوطئه له الأعناق ويعمي عنه العيون ، ويتركهم من الدين  
القويم في جهل مقيم ؟ وعن اليقين ، في ضلال مبين .

فيئست من أن يكون للناس قسطاس صادق المعيار ، أمين على  
الأقدار . ورأيت أن أفضل ما يصنع العلماء أن يستغلوا بعلومهم التي  
انقطعوا لها وأن يدعوا كلّاً وما يهتدى إليه في علم الاحترام .

## الtributes المجهولة

لا نذكر اننا سمعنا في مصر بخبر من أخبار التبرعات المجهولة الا تلك التبرعات الصغيرة التي تنشر في الصحف باسم «فاعل خير» وهي لا تظهر في صحفنا الا نادرا ولا تتجاوز قيمة التبرع في اكثراها جنيه او اثنان او جنيهات معدودة .

هذا النوع من التبرع المجهول هو الذي يقتضينا وهو خير أنواع البر وأدله على حب الإحسان والإخلاص في صنع الجميل .

فليماذا لا يكثر بيننا هؤلاء المحسنون وهذه أبواب الخير واسعة مفتحة من كل صوب ؟؟ وأين الرحمة التي وصفت بها النفس الشرقية وقيل إنها خاصة من خواصها التي امتازت بها على الغربيين ؟؟

أكادأشك في هذه الصفة التي تبرعنـا بها لأنفسنا وأقرنا عليها الذين ينظرون إلى الفرق بين الشرقيـين والغربيـين كما نظرـ إليـه من ناحـية التراـحـمـ العـنيـفـ الـذـيـ يـكـثـرـ عـنـهـمـ وـيـقـلـ عـنـدـنـاـ ،ـ فـنـحـنـ نـسـمـيـ كـثـرـتـهـ هـنـاكـ قـسـوةـ وـنـسـمـيـ قـلـتـهـ هـنـاـ رـحـمـةـ وـهـوـ بـغـيرـ هـذـهـ الأـسـمـاءـ أـجـدرـ .ـ

وليس يـعنيـ منـ الشـكـ فيـ صـفـةـ الرـحـمـةـ الـتـيـ نـوقـفـ بـهـاـ هـذـهـ الأـوـقـافـ الـمـحـبـوـسـةـ عـلـىـ سـبـلـ الـخـيـرـ وـهـذـهـ التـرـكـاتـ الـتـيـ يـوصـيـ بـهـاـ تـارـكـوـهـاـ لـلـفـقـرـاءـ وـالـمـساـكـينـ فـإـنـهـاـ صـدـقـاتـ لـاـ تـدلـ عـلـىـ عـطـفـ كـبـيرـ وـرـحـمـةـ صـحـيـحةـ .ـ

ولو بحثنا في أكثرها لعلمنا ان واقفيها كانوا من اقسى خلق الله قلوباً وأشدتهم عيضاً وظليماً واعتداء على الأرواح ونهباً للأموال . ومنهم من قضى حياته في ابتزاز أرزاق الفقراء حتى إذا أدبرت أيامه وحان نيته ظن انه مكفر عن خطاياه بمسجد يبنيه للعبادة او تكية يفتحها لبعض المعوزين او ضريح من أضرحة الأولياء يعمره بالقراءة والجرایات ، تقربا من الله والهسا لرضاه وخفقاً من عقابه . فهو يرضي الله على الطريقة التي كان يرضي بها رؤساه حين يقدم عليهم . وهي أن يرشوهم ببعض ما ارتشى به ويهدى إليهم بعض ما أهدي إليه ، فما هذه بصدقات ولكنها رشى مستوررة وثمن لما يرجوه باذلوها من المغفرة والثوابة وقربان منهم « لوجه الله » ومنذا الذي لا يتقرب إلى الله وهو قادم عليه ومقبل على عقابه وثوابه ؟

فالأوقاف التي نراها على كثرة في مصر ليست من نتاج البر والرحمة ولكنها من نتاج الظلم والقسوة . والدليل على ذلك أنها قلت حين قل الظالمون والقساة من الحكام وكسدت سوقها حين كسدت سوق الرشى والهدايا وداخل الشك القلوب في اجر هذه الأوقاف والصدقات . ولو كانوا يقفونها على الفقراء رحمة بهم وحدبأً عليهم لما قلت والفقراء كثيرون والبلاد على وفرها وغناها القديم .

على أنني لا أحب أن أسترسل في هذا الظن ولا ارتاح إلى الشك في صفة الرحمة التي اتصف بها الشرقيون . وأريد أن أقول إن قلة الأعمال الكبرى التي يقصد بها النفع العام والإحسان إلى الجماهير لا تتخذ حجة قاطعة على قسوة القلب وغلظة الطباع ، والأقرب في حالتنا - اي حالة مصر - ان تكون آتية من غلبة الرحمة الشخصية على نفوسنا وندرة تلك

الرحمة التي ترتبط بالمصالح العامة والتائج القومية . وأعني بالرحمة الشخصية هذه العاطفة التي تعطف قلبك على أشخاص البائسين والمنكوبين حين تراهم في بأسائهم وألامهم أو حين تمثل لك مصائبهم وشكاياتهم ، فنحن نطعم الجائع ونكسو العاري ونلبي المستصرخ ونرثي للباكى الحزين وتبعد الرحمة من قلوبنا حين نرى هذه المناظر كما تبعث الدموع الى عيوننا بغير مشيتنا وعلى غير قصد منا . ولكننا لا نرحم الرحمة التي تأتي عن فكر ومشيئة لأننا لم نتعود العمل المجتمع إلا من زمن قريب ولم نفكر في خير الأمة ورفاهتها إلا بعد انقضاء عهد الاستبداد ورجوع الأمر إلى الأمة رويداً رويداً في العصر الحديث - وكيف كان يسعنا أن نفكّر في خير الأمة وليس لنا من أمرها كثیر ولا قليل ولا هي شاعرة بوجودها أو عارفة بما يحب لها وما يجب عليها ؟؟ فربما كان هذا سبب الانصراف عن إسداء البر من طريق التعليم أو تحسين المعيشة أو تقويم الأخلاق ومحاربة الآفات والأمراض لا الجحود في العاطفة وصلابة الشعور كما قد يظن لأول وهلة . ولو أننا تعودنا أن نعالج شؤون المجتمع وننظر في آفاته ومعانبه ونتمثل شقاء أفراده ، أولو أن مناظر هذا الشقاء تبرز لنا في صورة شخصية محسوسة لما بخلنا عليها بالمال الكثير والجهد العظيم ولسبقنا في ذلك الأمم التي نود أن نقتدي بها في الرأفة بالمساكين والعناية بالضعفاء .

\*\*\*

لكن ماذا نقول في التبرعات المجهولة ؟ أليس الواقع أنها قليلة عندنا كثيرة عند الغربيين ؟ أليست هي أولى بما اشتهر به الشرقيون من الحباء والتقوى وأعجب من الغربيين الذين لا يستحيون حياءنا ولا يتقوون الله تقوانا ؟ فلماذا انعكسـت القضية وانقلب الوضع لو لا أن في الأمر سبباً

آخر يغطي على أخلاقنا ويأخذ بقيادنا في عمل كل عمل من أعمالنا ؟  
والحق أن ذلك السبب موجود غير محدود . ذلك هو حب الظهور  
وهو رأس كل خطيئة وجماع كل عيب . فهو شهادة صادقة بأن أقوالنا أكثر  
من أعمالنا وأعراضنا أثبتت من جواهرنا . وأن الطلاء عندنا أنفس من  
المعدن والزيف أقوم من الصحيح . ولا يصلح هذا العيب إلا على توالي  
الأيام حين نألف العمل ونتعود التفريق بين نافعه وباطله ونستقر في تقديره  
على مقياس صالح ومعيار أمين .

عَبَاسْ كِنْجُو

# الْعَقِيلَاد

مُرَاجَعَاتٌ فِي الْآدَابِ وَالْفُنُونِ

دار الكتب اللبناني - مكتبة المدرسة



## كلمة في اسم الكتاب

فال فكرة التي أكتب فيها ندر أن تكون بنت يومها وقل أن تخلو من تاريخ سالف تتنقل فيه كما يتنقل الكائن الحي في أدوار حياته ، ولكل فكرة أثبتها ميلادها ونشأتها وحوادث سيرتها وحظوظ أيامها ، فلا تزال تنمو وتكبر وترقى في تكوينها وترتبيها حتى تبلغ تمامها وتوفي على غايتها . ثم تجيء المناسبة لاثباتها فأراجع ماضيها وأنظر إليها في هيئتها الأخيرة كأنني أب ينظر إلى ولدته الذي يراه الناس فرداً واحداً ويراه هو أبناء عدة تقلب بهم الطفولة والشباب وتعاورهم النقص والكمال وتمثلوا

له في صور متتابعة لكل منها مكانها في قلبه و خاطره و ذكرياتها من ماضيه و حاضره ، ولعل النقص منها غير مقصري عن الكمال في موقع المحبة و مكان الأعزاز !

و سواء أكانت المناسبة التي تدعوني إلى الكتابة كلمة استوقفتني في كتاب أو رأياً سمعته من قائل أو مشاهدة حركة إلى البحث فليس شيء من ذلك بتفاصيل الفكرة عن جذوعها التي نبت عليها ولا هو مخرجها عن الأصل الذي امترجت فيه أيامها ب أيامه واتصلت سيرة حياتها بسيرة حياتي . فلو أن للخواطر يوم بعث تردد فيه إلى مناشئها خلتُ أن ستبعد معي في جسد واحد يوم ينفح في الصور الموعود أو لعادت معي إلى حيث كنا في الحياة ولو كان لها ألف شبه يربطها بأراء المرتئين وكتابات الكتابين . فإنما أنا قد عشتها وغذتها فلا أتخيلني قائماً بغيرها كما لا يستطيع أحد أن يتخيل جسده قائماً بغير أعضائه أو يتخيل رأسه ويديه وقدمييه وسائله جوارحه راجعة - يوم القيمة - إلى جثمان غير جثمانه !

ولقد يرى بعض الناقدين أنني أتأثر بما أقرأ فيها أكتب وأنني أنحو هذا النحو أو ذاك مما أعجب به من آراء المفكرين وأنمط التفكير . فليس لي أن أقول في هذا الرأي إلا أنني أعلم غير ذلك من شأنني وأنني لا أحسب تفكير الإنسان إلا جزءاً من الحياة ونوعاً من الأبوة . فليس يسرني أن تنمى إلى أفكار كل من أقلتهم هذه الأرض من الأدباء والحكماء والعلماء إذا كانت غريبة عني بعيدة النسب من نفسي ، كما ليس يسرني أن ينزل لي كل من في الأرض عن أبنائهم وبناتهم ولو كانوا أبناء سادة وذرية ملوك ! أقول ذلك لا أجده فيه ادعاء ولا عجبأ ولكنني أقرر به حقيقة وأبين مذهبأ . فمن شاء أن يعده من الادعاء والعجب فله مشيتته

وليس عليّ أنا أن انزعه فهمه وتفسيره .

\*\*\*

إن المراجعة اذن هي طريقي في البحث ولا سيما في مقالات هذا الكتاب . أراجع سيرة كل فكرة وأتوب بالنظر إلى مصدر كل مشاهدة . وقد يحسن هنا أن أسمّ بأسلوب النظر الذي أميل إليه بالفطرة وأثره على سواه بعد التجربة ، فأقول في إيجاز إنني أنظر إلى الدنيا نظرةً فيها من الشمول أكثر مما فيها من التفصيل ، وإن الحياة والزمان والعالم من الأوائل التي لا أول لها إلى الأواخر التي لا خاتمة لها كلها عندي جملة واحدة ممتاسكة ليست المظاهر الفردية فيها إلا أجزاء عارضة تناول قيمتها بقدر ما تحتويه من ذلك « الكل » العظيم . وكأن الأشياء والشخصوص الفردية في هذه الصفة عملة الورق التي لا قيمة لها بذاتها ولا بالذهب الذي تمثله ولكنها قيمتها الصحيحة بالجهد الحي الذي تساويه والثروة العينية التي تدل عليها : ومن شأن هذا الأسلوب أن يتخطى بعض الشيء مقاييس العرف وحدود الاصطلاح وتفاصيل الظواهر ، وفي ذلك تأويل كثير من الآراء التي بسطتها في هذه المقالات ومنها تعليق الجمال بالفكرة الباطنة قبل الأجسام والأشكال .

\*\*\*

قد يقال : ولكن أليس في هذا النظر بمحافة للواقع الذي يبني عليه كل علم صحيح ؟ فأقول لا ! إنما هذا النظر يوسع الواقع ويتدبر حدوده إلى آفاق أبعد من هذه الآفاق التي نحصر فيها قيم الأشياء وأقدار الأحياء . ومثال ذلك أننا إذا حكمنا على قدر الرجل بنصيبيه في العرف الدارج - أي بما يسمونه « الواقع » - فقد يرجح المجرمون المدانون

على أعظم العظام وأصلاح المصلحين ، وقد يكون أفشل الناس قدرأً أولئك المخترعون والدعاة الذين يقضون حياتهم في هذه الدنيا ولا يعترف لهم بنصيب من النجاح والجزاء . فالواقع أن « رجال الأعمال » ومن يسمون أنفسهم بـ رجال الحقائق المحسوسة لا ينظرون إلى « الواقع » المقرر ولكنهم ينظرون إلى جزء منه محصور في حيز الحاضر الراهن ، إذ إن الإنسان الفرد لم يحسب في خلقته حساب مكان معين أو فترة محددة بل حساب صلات كثيرة بالكون كله وأجيال الحياة كافة ، وهذا هو الواقع الصحيح ولو عده أصحاب « الواقع المموه » ضرباً من ضروب الخيال وطلسماً من طلاسم الأوهام .

\* \* \*

بهذه المراجعة كتبت المراجعات ، وعلى هذا النظر اعتمدت وأعتمدت فيما أرى وأكتب ، وعلى هذا العهد أتقدم بهذه المجموعة بين أيدي القراء .

عباس محمود العقاد

## بين السياسة والأدب

كان من أسباب انصرافي عن الكتابة في الأدب هذه الفترة أزمات السياسة التي شغلت الناس في هذا البلد عما سواها ، وشيء من الشك تسرب إلى عقidiتي في إصلاح الآداب العربية القى في نفسي أن الفروق في فهم الأدب وتقديره بين قوم وقوم وبين مثال ومثال إنما هي فروق في العنصر والطبيعة قل أن يصلح منها الاطلاع أو يجدي فيها الإرشاد والانتقاد . وكنت أرى المقياس الذي تقيس به الشعر والفن مختلفاً اختلافاً بعيداً عن مقاييسها في عرف أكثر الخاصة والعامة وذوي الثقافة من القوم والجهلاء الآخذين بالسماع والتقليل ، فلعل أرقى ما يرقى إليه الأدب في رأيهم أنه زخرف هندسي أو حلية تناظر بجسم من الأجسام المشتهاة .. تنفصل عنه فتموت وتبدو عليه فإذا هي أجمل منها في علبة الصائغ أو عيبة الجوهرى . ! وليس هي جمالاً من جمال الحياة ينبض فيه الدم وتسري فيه العروق وينمو نمو الطبيعة الحية أو يسبقها في وثبات النمو ويفضلها في نماذج الجمال ! والأدب إن لم يكن كذلك فقد بطلت قداسته وتهدم هيكله وهزلت قرابينه وأصبح صناعة من صناعات السوق أرخص من سائر الصناعات ثمناً وليس بأشرف منها في المقاصد والأصول .

وسأقول لك ماذا أعني بالزخرف الهندسي الذي أومأت إليه ، فإنما أعني به ذلك التزويق الذي لا يمت إلى الحياة بسبب ولا يعمل فيه غير

المسطرة والبركار وذهن هو في الأذهان ضرب من المسطرة والبركار -  
أرأيت العمارة العربية في بناء من بناياتها القديمة أو الحديثة ؟؟ هي جميلة  
في بابها ولا ريب . ولها من الرونق ما يجذب العيون ويستدعي التأمل  
ويقع في الأ بصار موقع السجع والجنسان في الأسماع ، ولكن هل رأيت  
فيها قط صورة من صور الحياة النامية من زهر أو ثمر أو قسمات وجه أو  
مشابه عضو من الأعضاء ؟؟ كلا ! إنك لا تجد فيها أثراً لهذه الصور ولا  
تقع فيها موقعها لو رأيتها .

وكذلك نجد الأدب في رأي المؤدبين على هذا الطراز الهندسي الذي  
تحل فيه الألسنة والأقلام محل المساطر والبراكيير : خلا من روح الحياة  
وغابت عنه دلائلها حتى لو أمكن أن تخلو ألفاظ الكتابة من أثر الحياة خلو  
حجارة البناء منها لما أطل عليك وجه ناطق أو سمة متحركة من ذلك  
الأدب المزخرف الموزون ، وكأنما الفرق بين العمارة والشعر في هذه  
المقابلة هو فرق ما بين طبيعة الحجارة وطبيعة الكلام الملفوظ .. لا فرق ما  
بين الحياة في بناء الجدران والحياة في بناء الكلام .

وقد تلقى الرجل توسّم فيه العلم بالأدب الصحيح والبصر بأقدار  
الكلام والتمييز بين صادقه ومكذوبه ونفيسه وزهيله ثم تصغي إلى حديثه  
في هذه المعارض فتسمع عجباً . تسعم رجلاً يحدثك عن آثار الفحول من  
شعراء الغرب وكتابه ويهش لما فيها من المحسن والآيات ويروي لك عن  
آراء النقاد في النظم والشعر والقصص والأخبار ما ينبغي عن فهم مستقيم  
وحكمة مصيبة وتميز مسلد ، ثم تكاد تنسى أنه ينقل إليك ما سمع وماقرأ  
حتى تخوض معه في حديث الأدب العربي ويأخذ في مطارحاته ومساجلاته  
إذا بك قد حككت جلد الروسي فظاهر لك التترى القديم على قاب شعرة

أو شعرتين . . . وإذا بك تسمع الألعمي المعجب بمولير ودي موسى  
وسان بيف - لا بل المعجب بشكسيير وملتون وبيرون وهازليت ولسنغ  
وهيني يترنم ببيت أو أبيات من أسفخ ما نظم ابن المعتز أو صفي الدين  
الحلي في تلك المعاني الهندسية والتشبيهات الشكلية والتعابيرات التي تقاس  
بالمسطرة والبركار أو تخبارك في أسمى ما تسمو إليه عن أحياه كأنها « تحت  
التمرин » لم تتأصل فيها الحياة ولم يوسع لها من الأفق الذي تعيش فيه  
إلى أن تقضى مدة التجربة « على ما يرام . . . !

أو ربما تلقى الرجل يحدثك في الأدب العربي فيهزأ بذلك  
التشبيهات ويزدرىها ويتفكه بالضحك من زورقها الذي أثقلته حولة  
العنبر ودمعها الذي يجري بلون البنفسج وهلاها الذي جعلوه في السماء  
سواراً واحتاجوا إلى النقد فرهنوه بدرهم . . ! ويوافقك على هذه المأخذ  
التي اشتهرت أمرها وكثير عدد المتنكرين لها فتقول نعم ! هذه ضالة ساقت  
إلينا . . . وما نحال صاحبنا إلا صيرفيتاً حسن النقد عارفاً بالجيد  
والرديء من آدابنا العربية حمizaً بين الطلاوة البزاقه والمعادن القيمة .  
فتقبل عليه وتأنس إلى رأيه . لكنه لا يلبث أن ينشدك أبياتاً من نظمه أو  
نظم غيره يستحسن فيها ما يستهجنه هناك ويجل فيها ما كان يزدرىه أمامك  
قبل دقيقتين ! وقد يكون الشبه خفيأً في بعض الأحيان بين الأبيات  
المدوحة والأبيات المزدراة ، ولكن الذي يدهشك ويختلف ظنك أحياناً أن  
ترى الأبيات في الحالتين على نمط واحد من المعنى والصياغة والذوق  
والإحساس - إن اشتغلت على ذوق وإحساس . ! فما باله يشني عليها  
هناك وينحي عليها هنا ؟ ؟ الأمر واضح . إنه مقلد في استهجانه للتقليد  
كما إنه مقلد في الإعجاب والاستحسان ، فهو مقلد مركب لعله شر من  
المقلد البسيط .

وأناس آخرون نشأوا بين مقاييس للأدب لا أدرى أيها أحق بالملقت والإعراض : الأول مقاييس الأديب المصري في الجيل الماضي يغشى المجالس بالنكات المبتذلة والنواذر الملفقة والمجون الذي يلتمس به الحظوة ويقترب به من ذوي الجاه والثروة . والثاني مقاييس الأديب الأوربي في العهد الأخير يزجي ملالة القراء من حين إلى حين بثرثرة خاوية ونميمة عامة لا تختلف في شيء عن النميمة الخاصة وكلمات يسميهما أدباً ونقداً وما هي إلا هجسات لحظة وخطرات نعاس في اليقظة . والأول آفة الأدب في عهد الاستبداد والثاني آفة الأدب في عهد « الديموقراطية » .

لقد كان للإنسانية أسرة جامعة وكانت لها أبوة وأحنة ونسب وقرابة في اللحم والدم تبيع الأمر والإرشاد وتاذن بالغيرة والنصيحة ، فلما فشت أداب « العصر الحديث » ذهبت تلك الأسرة وقامت في مقامها « شركة مساهمة » تستأجر سادتها وحكامها وأنبياءها وكتابها وتحاسبهم على أعمالهم وعدده كلاماتهم كما تحاسب الشركة المديرين والمساورة والجباة والعمال ! فلا حق اليوم لصاحب فكرة في أن يرشد الناس ويجهدهم ولا شأن له بصلاحهم وفسادهم أو بصوابهم وخطئهم ، وإنما كل واجبه أن يسري عنهم ويخدمهم ويلعب أمامهم كلما دعوه للعب على هواهم . فإذا فعل ما يأمرونه به نقدوه وإن هو ترفع عن هذه الصناعة طردوه ! وقل في أبناء هذا الجيل - بعد أن سرت فيهم عقيدة المساواة التامة بين جميع الناس - من يظن أن للأديب حقاً مقدساً في أن يرشد ويجهد وفي أن يجد ويزعم ، وقل فيهم من يظن أن يبذل درهمه ليشتري به ما قد يستعصي عليه أو يسمو به فوق مكانه الذي أطمأن إليه ، ولم السمو وفيه المحاولة ؟ أليس الناس سواء ؟ أليس لكل حريته في أن يظهر للملأ بعيوبه ونقائصه وأن يبرز للقريب والبعيد « بشخصيته » ومقوماته ؟

بل . . ! فما حاجة الإنسان إذن إلى المزيد المجهد من صفات الكمال  
ودواعي الاحترام ؟

فليس الأدب الآن رسالة الحياة التي توحى بها شعراً أو نثراً على  
السنة المختارين من أصفيائها ، وليس الأدب الآن صلاة الروح التي لا  
تنبس بها حتى تتظاهر من صغارها وأدوارها ، وليس الأدب الآن مناجاة  
الأسرة الواحدة يتلقاها إخوانها من إخوانها وأبناؤها من آبائهما . وليس  
الأدب الآن نداء الرائد السابق يشير للأمم إلى البعيد المنظور من آفاقها  
وأجواها ، لا ليس الأدب شيئاً من ذلك ولا شبهاً بشيء من ذلك ، وإنما  
هو علاله السامة وتزجية الفراغ وبضاعة لا شك أن باائعها هو الغابن  
وشاريها هو المغبون !

وليس من الصعب على النفس أن تهجر الكتابة في الأدب الذي  
يفهمه الأكثرون هذا الفهم ويقيسونه بهذا المقياس . وكاتب هذه السطور  
يقول ولا يجمجم في مقاله إنني لوعلمت أن قصارى ما أسموا إليه بالأدب  
أن أروح بأوراقي على وجه القارئ كما يروح الخادم بالمرودة على وجه  
سيده المنصرف عنه بنعاسه وشجونه لما كتبت حرفاً ولا فتحت كتاباً  
ولا اخترت - إن خيرت بين الاثنين - أن يروح الناس على وجهي بدرهم  
أبدلها على أن أروح على وجوه الناس بما أبدل فيه كنانة نفسي وذخيرة عقلي  
وخلاصة ما أنفقت من أنفاس حياتي ، ولكنني أكتب وأعلم أن ليست كل  
الواجبات علي وحدي وأن ليست كل الحقوق للقارئ وحده ، وأعلم  
أنني أكتب فأتحدث بخير ما أتحدث به لسامعي فمن حقي عليهم أن  
يتيقظوا لما أحدهم به وألا يكلفوني المضي في الكلام وهم بين الأصدقاء  
والتهويم . . .

\* \* \*

وإنني أحمد الله أن ليس من قراء الأدب الذي أحبه وأدعو إليه من يسومني أن أحمل المروحة في ساعة النعاس ، وأن ليس هؤلاء القراء من القلة بحيث يبدو لنا لأول وهلة ، فقد عرفتني رسائلهم المتفرقة وتحياتهم الطيبة والتفاتهم إلى ما قدمت إليهم من كتبى ورسائلي أني لم أكن أُنْقَل عليهم حين كنت أخوض معهم في أحاديث غير أحاديث البطالة والفراغ ، وحين كنت أتعمد أن أقابلهم في غير موعد اللهو والتسلية ، وأنهم فئة يحسب حسابها ويؤبه لشأنها بجانب الفتاة الكبرى من طلاب المراوح والمرطبات وهوادة اقتناه الأدباء على طريقة اقتناه البيغاوات والثعابين ! ، وما أراني أسر برباً من أنباء مصر سروري بالنبا الذي بلغني عنها من قبل هذه الفتاة الصالحة .

والآن وقد هدأت العاصفة السياسية بعض المهدوء وغلب الأمل على وساوس الشك والفتور نعود إلى الأدب فنعطيه حقه علينا يوماً في الأسبوع ونعتذر إليه بعض الاعتذار - لا كله - من تركه في الأشهر الماضية أو مشاركته فيما له من حقوق الإقبال والعنابة ، فإنني لا أحسبني قد تركته كل الترك أو اشتغلت عنه بالسياسة كل الاشتغال .

نعم لا أحسبني اشتغلت بالسياسة عن الأدب كل الاشتغال ونسيت عهدي في هذا الغمار كل النسيان . فإن النفس التي تفرغت للأدب تقصص عليه سائرها وتغضبه زبدة ودائعها وتتخذ منه محارباً تتوجه إليه ومعقلأً تلوذ به لن يسعها أن تصدف عنه إلى غيره أو تسلوه جد السلو في ساعة بعد عنه ، وقد يشتعل الإنسان بالسياسة للسياسة ويعمل فيها عمل من يتذرع بطلعتها ويهم بشمائتها ومن يخيل إليه أن العالم كله أصوات وأحزاب وقوانين وشرائع ومعارضة وتأييد وأن الأمور التي تطرح

في معرك الأحزاب هي الأمور التي تدور عليها حقائق الحياة وأسرار الوجود وأحكام القضاء . . . ! ولكن للعمل في السياسة على هذا المنوال أناساً خلقوا له لست أظنتني منهم ، بل أنا لا أرى الذين ينكرون هذا الانكباب على السياسة إلا كمن يطعن في الهواء أو يقبض على الماء أو يجري في دائرة مسدودة بلا انتهاء .

أما السياسة كما أعرفها وأميل إليها فهي على صلة بالأدب كما أعرفه وأميل إليه ، لأنها تستهويني بالمبادئ الإنسانية المطلقة لا بمبادئ العصبية الضيقة ، وتنصباني بالنظرة الجمالية لا بالنظرة التي تحصر الحياة في الأنظمة والقوانين .

أيها القارئ ! أتذكرة ما يخامر نفسك في ميدان الصراع أو مضمار السباق ؟ أتذكرة كيف يتسيع قلبك لأحد الموقفين في حادثة من حوادث التاريخ أو قصة من قصص الخيال حين ترى أحدهما في جانب الضعف والمرءة وترى الآخر في جانب القوة والخسفة ؟ كيف تسمى تشيعك اللدني لذلك الموقف ؟؟ أتسميه تشيعاً فنياً أو تشيعاً سياسياً ، إن كان لابد من قسمة أنواع الشعور إلى هذين القسمين ؟؟ أما أنا فأقول إن ما يخامرك بين الموقفين هو على الأقل من قبيل السياسة الأدبية أو من قبيل الأدب السياسي ، وإن العدة التي ينزل بها الأديب إلى ميدانه لا تختلف عن عدة السياسي حين ينظر بتلك العين إلى ذينك الموقفين - وكذلك كنت وأكون في سياسي التي اشتغل بها . وكأن الأدب عندي شجرة طعمت بغضن من السياسة فتغير طعم الثمرة بعض الشيء ولم تتغير التربة ولا الجذور .



## الصيام

### بين إنكار الذات وتقريرها

يقول قائل : وهل هذا من الآداب والفنون أيضاً ؟ ونقول نعم ، ولم لا يكون كذلك ؟ فاما إن كان الصيام ليس شيئاً غير جوع المعدة وتفتر الأعضاء فالحق أنه شأن غريب عن الأدب غرابة عن الدين ، وأولى به أن يكون من شؤون الأطباء والطهاة الذين يعالجون الجوع بالدواء أو بالطعام ! أما إن كان رياضة من رياضات النفوس وباباً من أبواب التهذيب فللأدب فيه حصة كحصته في جميع ما يعرض للنفس من الحالات والأطوار .

وللصوم عند رجال الدين حِكْمٌ مختلفون فيها ويستثنون منها تكبيراً لخطره وتعظيمها لأجره . فيقولون إنه مران على الجوع ليشعر الأغنياء المكتفيون بما يشعر به الفقراء المعوزون ، أو إنه تکفير عن الذنوب بتعذيب الجسد الذي اجترح تلك الذنوب ، أو إنه تطهير للجسم واستجمام له من آفات الطعام والشراب ، أو إنه رياضة للنفس على احتمال ما تکره والصبر عما تحب ، وهذه - فيما نرى - هي الحکمة الجديرة بهذه الفريضة التي لو لم يفرضها الدين لوجب على كل إنسان أن يفرض على نفسه لوناً من ألوانها ويأخذ بطريقه من طرائقها لرياضة النفس وتربيتها الإرادة .

ونقول «ألوانها وطرائقها» لأننا لا نقصر الصيام الذي تُقصد به رياضة النفس وتهذيبها على ترك الطعام والشراب وما إليهما من مطالب الجسم الكثيفة وحاجاته الشائعة بين الإنسان والحيوان ، فإن النفس لا تكبر ترك الطعام وما إليه إلا إذا كان الطعام حظاً كبيراً لديها . وأي حاجة إلى الرياضة النفسية يشعر بها من يتحن قدرة نفسه على مغالبة الهوى بقدرة معدته على مغالبة الجوع ؟؟ فإنما تبين قيمة النفوس بقيمة ما تقوى على تركه والصبر عنه ، وإنما يعظم الترك والصبر بقدر نفاسة الشيء المتروك أو المصبور عنه على نفسك ، ومن ثم يكون الصيام درجات تترقى في الحقيقة حسب الترقى في الحاجات والأسواق ، وربما كان أسهلها وأهونها الإٌستراك عن الطعام والشراب . فهو لهذا فريضة شائعة مكتوبة على عامة الناس وخواصتهم بلا اختلاف ، ولو كانت أمثل هذه الفرائض تخصص بفريق دون فريق لقد كان الأحرى أن يختص صيام الطعام والشراب بن يحسبون الإمساك عنهم عظيمة مؤثرة وتضحية شاقة وامتحاناً عسيراً للإرادة ورياضة للنفس على مغالبة الأهواء ، وليس الأهواء كلها من شهوة الطعام والشراب ولكنها كثيرة مستدقة قد يعجز عن مكافحة أضعافها من يقوى على الصوم شهوراً وأعواماً ولاء بلا انقطاع .

ولم يكن أصل الصوم في نشأته الأولى رياضة للجسم أو للنفس على شيء من هذه الأشياء ، ولكنه على الأرجح بقية من « عبادة الموتى » نشأ أولاً من استشعار الحزن لفراقهم وترك الطعام والشراب بعدهم ساعات أو أياماً إلى أن تهدأ سورة الحزن وتبرد لذعة الألم ، ثم صارت للحداد أيام معدودة وشعائر معروفة وأصبح الصوم الطبيعي الذي لا كلفة فيه ولا مشقة صوماً مقرراً في العرف والعادة ، ثم اصطبغ بصبغة الدين حين عبد الناس آباءهم الغابرين وأقاموا لهم القبور والهيكل

والكهانات ، فانفصل شيئاً فشيئاً عن منشئه الأول واستقل على تواي العصور عن شعائر الحداد ، وإن كان نرى إلى اليوم أن الحداد يتبعه الصوم عن كل الطعام أو عن بعضه أحياناً إلى أمد مختلف بين الناس حسب اختلاف العادات .

ولما ثبتت الكهانات وتفرغ النساك للعبادة كان الصوم أحد رياضاتهم الأولى التي زاضوا بها نفوسهم على التقشف والزهد في الحياة ومارسة المكروره ، إرضاء للآلهة التي كانوا يعبدونها ويقتربون إليها بالتوبه وهي لا تقبل في حكم الأديان كلها إلا مقرونة بما يؤلم النفس ويشقّل عليها احتفاله . ثم تجرد الصوم من هذه الأغراض وتهذب من ضلالاته الأولى حتى امترج بالتصوف الفلسفي والتأدب الروحي وفرضه بعض الفلاسفة الحكماء على أنفسهم لقمع هواها أو تهيئة ملكاتها الباطنة لما يسمونه حالة « الإشراق والصفاء » ، التي تعينهم على الوصول إلى الحقائق واستكناه خفايا الوجود ، وقد يقتدي بعضهم بالنساك والزهاد فيستعين بالصوم على « إنكار الذات » ونسيان النفس تقرباً إلى الله وعزوفاً عن ملابسات الحياة .

ولكن هل الصوم من دواعي إنكار « الذات » المتبهة أو هو من دواعي إثباتها وتوكيدها ؟ وهل هو من أسباب نسيان النفس الشاعرة وسحق كبرياتها أو هو من أسباب تذكرها وتقريرها وجودها ؟؟ أكاد أقول إن الصوم بجميع درجاته وأنواعه حيلة نفسية خفية لتقرير وجودها وتوكيدها ورفض كل ما يسيء الظن بها في نظر صاحبها . وما أيسر أن نعرف ذلك ! حسبنا أن نراقب الحالة التي تناقض الصوم لنهتدي إلى الحقيقة من المقابلة بين النقيضين . فانظر على سبيل المثال إلى أي رجل تعرفه من

أرخوا العنان لشهواتهم وأجابوا نفوسهم إلى أهوائهما واسترسلوا في الغواية بلا رادع ولا مقاومة فهل ترى هذا الرجل « واجداً » نفسه مكرماً لها أو تراه مبتذلاً نفسه فاقداً لها في غمار شهواتها وتيار أهوائها ؟ إنك لا ترى رجلاً كهذا إلا قد ارتسمت على وجهه علامة احتقار هي قبل كل شيء موجهة إلى نفسه لا إلى سواه من لعله يختقرهم لأنهم يشبهونه في معيشته ولا يهتمون في الحياة بخير مما يهتم به ، وكأنه بما يبذلو على وجهه من تلك العالمة يقول : إنني أعرف من أنتم أهيا الناس لأنني أعرف من أنا وأعرف ما أهتم به فلا أجد هنالك ما أجده وأوقره . وتلك شهادة على نفسه لا يقصدها ولكنها تنطق بدلالتها أرادها أم لم يردها وأظهرها في ثوبها الصحيح أم أظهرها في ثوب الألفة والكبراء .

ولست أعرف معنى « للنفس » في حالة الاستسلام والاسترسال التي نشاهدتها فيمن يلبون حاجات نفوسهم ولا يقفون لها في شهوة من شهواتها ، فإن حكم هؤلاء في هذه الحالة كحكم الخشبة المنساقة في تيار الماء أو الحجر المابط إلى الأرض أو الريشة المتطايرة في الهواء ، أي أنه هو حكم الجحاد المفقود في تيه النوميس الكونية بلا إدراك ولا شعور ولا إرادة ، ولا يزال الإنسان شيئاً لا نفس له ولا استقلال لكيانه حتى « يمتنع » عن شيء يدفع إليه ويقف في وسط التيار الذي يحيط به . فهنالك « يجد » نفسه بعد إذ فقدها بالملتواعة ونسيان « الذات » ويشعر بمعنى رفيع هو أسمى معاني الحياة لم يسم إليه إلا الإنسان بين سائر الأحياء .

فالأقرب إلى الصواب أن نقول إن الصيام بجميع درجاته وأنواعه هو إحدى وسائل النفس العديدة التي تشوب بها إلى وجودها وتستقل بها عنها حولها ، وإنه إذا ظهر في بعض جوانبه بمظاهر « إنكار الذات » فهو في

أعمق أعمقه تقرير للذات وإثبات لقيامها ب نفسها واستغنائها عنها هو خارج عنها .

ومن التجارب المكررة عندي أني كلما ألمت بي نوبة ضعف وهانت عليّ نفسي لا أسترد الرضا عنها ولا أفلح في تسرية غمتها حتى أوفق إلى عمل معنتِ أجرب به قوتها أو رغبة شديدة أروضها على التغلب عليها . فإذا أفلحت التجربة اطمأننت إلى نفسي ورضيت عنها كما يطمئن المرتاب في قوة جسده حين يروض عضلاته بحمل الأثقال ومقاومة الشد والجذب ، وكلما كانت الرغبة أشد كان التغلب عليها أفعل في طرد الشكوك وأدعى إلى العبرة وأقمن أن أبيح لنفسي بعدها ما كنت أحشاه عليها في حالة الضعف والارتياح .

ولي صديق كثير الاطلاع على كتب الفلسفة العربية صريح الفكر سديد المنطق يناقش كل شيء ولا يصدق بشيء قط على السماع ، وأعرف أنه لا يؤمن بالأديان إيمان أتباعها بها ولا تكاد تمضي ليلة عليه حتى يلهم بتحطيم برهان أو براهين من التي يبنيها المناطقة المتدلين ويتھضون فيها على المنكرين ، ويظل لا سلطان عليه لغير عقله المستقل وطبعته المتينة حتى يحيي شهر رمضان فيصومه صيام الأنقياء ويحرم على نفسه الشراب ويخلص في الصوم إخلاص من يبتغي به الجزاء ويعتقد فيه النجاة . وكنت أعجب بهذه الظاهرة النفسية الغربية وأسئلته عن تعذيب نفسه في غير نية التدين أو الرياضة وأستطلع منه العلة التي يعلل بها ذلك لعقله فيقول لي : إنني أستحب أن أرى في النهار مدخناً أو آكلًا أو شاربًا ولا أحب أن أضعف عن الصيام وحولي من يقدرون عليه .

وأسأله : فإذا خلوت بنفسك ألا تشرب الماء إذا عطشت أو تأكل

الطعام إذا وجدته على مقربة منك ؟؟

فيقول لا ! وهو صادق فيما يقول .

وأسأله كيف يستقيم هذا في قياسك ؟ فيذكرلي أنه كان في شرخ شبابه لا يبالي أن يجهر بالإفطار حيث كان ولكنه جنح إلى المجاملة مع السن والخبرة فأصبح يصوم أمام الناس ، ويأبى أن يعترف لنفسه ببراءاتهم ، فيصوم في الخلوة ويؤدي للصيام كل حقه خافة الرياء .. !

وهذه ظاهرة من ظواهر الصراحة التي تفر من الرياء فتفقع فيه ، وهي ظاهرة تبدو غريبة لأول وهلة ولكنها في الحقيقة لا تعد غريبة في النفوس المتيقظة التي تراقب خواطرها وتعتمد في تقديرها لذاتها على مقاييسها هي لا على قياس الناس لها . فإن هذه النفوس تفرق أن يظهر ضعفها لها أشد من فرقها من ظهور ضعفها لغيرها ، وتستخف كل ألم يزيل شكوكها ويعيد اليقين - بأي شكل من الأشكال - إلى سريرتها ، إذ كان أكبر ما يهمها أن ترضي هي ضميرها لأن يرضى الناس عنها ، فهي لذلك تداري ضميرها أكثر من مدارياتها للناس وتأبى أن تسلم بأنها ضعفت أمامهم فتحمل الشدة بينها وبين ضميرها لتدفع عنها مظنة الضعف أو تقدم له كفاراة عما بدر له منه ، ولا يداري الإنسان نفسه إلا إذا كانت لها مقاييس للأخلاق والحياة غير المقاييس التي يتواضع عليها الناس ، وهذا - أي استقلال الإنسان بمقاييسه - هو الصراحة بعينها وهو كما رأيت سبيل في بعض الأحيان من سبل الرياء . ! فما أعجب سرائر النفس وما أكثر ما فيها من البراقع والسراديب والدروب !

ويخيل إلي أن النساك الحقيقيين أصدق الناس شعوراً بذواتهم وأعظمهم رغبة في الاستقلال عما حولهم والتمرد على ضروراتهم ، وقد

يبدأ الناسك منهم في الزهد والقناعة وشعاره في الحياة :

إذا لم تملك الدنيا جميماً كما تهواه فاتركها جميماً

ولكنه قد يعلو في أفقه حتى يرى في الزهد لذاته إيجابية ويطلبه لذاته لا لأنه وسيلة الباقي لإرضاء نفسه بعد أن اعياه إرضاؤها بأن « يملك الدنيا جميماً كما يهواه » . . . بل أقول إن الزهاد الحقيقيين لا يرضيهم من « تقرير الذات » ما يرضي الملوك ذوبي السلطة وأصحاب المطامع الكبيرة الذين يسحقون بأنانيتهم كل أنسانية تنفس في طريقهم . فإن هؤلاء يرضيهم أن يتغلبوا على الناس ويتحكموا في ظواهرهم ويقيسوا أنفسهم بمقاييسهم ، أما الزهاد فلا يرضيهم هذا وإنما يطلبون ما هو أكبر منه في السيطرة والتحكم : يطلبون أن يتحكموا في ضرورات الحياة ومطالب الفطرة ونوميس التكوين ، يطلبون أن يذعن لهم كل شيء وأن لا يذعنوا لهم شيء من قوانين هذا الوجود ، وإن أحببت أن تستيقن من ذلك فمثل لفلك زاهداً شرع في الزهد ثم نظر فألفني نفسه فجأة قادرًا على كل ما يريد مستغلياً عن كل ضرورة متحكماً في كل ناموس من نوميس الكون ، أفتراه إذن يصمد على نية الزهد أم يرى أنه أصاب الكفاية مما أراد وأن الزهد لا معنى له مع القدرة التي أوتيها في تسخير المقادير ؟؟

وما لنا وللفرض والتمثيل ؟ حسبك أن تلقي بالك إلى المعجزات والكرامات التي يرويها الناس عن الأحبار والناسك وما ينسبونه إليهم من خرق الطبيعة وتحريك الجبال وتجفيف البحار وإرسال الرياح والأمطار والاستغناء عن الطعام والشراب واللباس والغطاء ، فتعلم طبيعة الزهد وأنها طبيعة إلهية لأنها تطلب ما ليس يقدر عليه إلا « الإله » ! فلا خطأ في قول القائلين ان نفس الزاهد تتوق إلى مصدرها الأول أو تسمو إلى

« واجب الوجود » ولكن الخطأ كل الخطأ أن يقال إنها تنكر بالزهد ذاتها وتنتفي عنها وجودها ، فما يكون لدى وجود أن يدحض وجوده بحال من الأحوال حتى الأعراض الزائلة والصور السطحية ناهيك بالفنون الأدبية وضعيفة كانت أو رفيعة . غير أن الفضائل تتفاوت في السعة والضيق وفي القرب من عنصرها الأصيل والبعد عنه . فما يسمى « أنانية » عند قوم قد يكون التضحية التي ما بعدها تضحية عند آخرين وما يبدو كالقناعة لأول نظرة قد يكون الطمع الذي ما بعده طمع عند البحث في أصوله وغاياته . ثم إننا لا نقول إن الزهاد يفعلون ما ينسب إليهم من المعجزات والكرامات أو إنهم يدعون فعله وإنما نقول إن الزاهد الصادق يائف أن يخضع لما يخضع له الناس جمياً عن طوعية ورضا ، وإنه ليس ذاك الذي يقنع بأقل مما يقنع به الناس وإنما هو ذاك الذي يطمح إلى أعلى وأدوم مما يطمحون إليه .

\* \* \*

ومغزى ما تقدم أن الصيام - بكل نوع من أنواعه وفي كل درجة من درجاته - وسيلة من وسائل تقرير الذات لا يستغني عنه أحد في مزاولات الحياة ولا بد لنا منه في كثير من الأحيان ، للشعور بما فينا من علو على الجماد المسخر واستقلال عن تيار الضرورات .

## الزهور والحب

كان للطبيعة في الأسبوع الماضي يومها المشهود عندنا في «شم النسيم» ، وكان ذلك اليوم عيداً من أعيادها في هيكلها القديم الذي لا تنصل له صبغة ولا يخفى له معلم ولا يزال مأموراً مطروقاً على تعاقب الآلهة وتناسخ الأديان وتبدل المصلين ، وكان خليقاً من الناس بعبادة أجمل وأطهر من عبادتهم التي يحيونه بها ، ولكنهم أذالوه كما يذيلون كل قداسة وأضافوا إليه كما يضيفون إلى كل دين وخلطوا السوق فيه بالهيكل كما يخلطون أسواقهم بهياكلهم في كل زمان ، وجعلوه مائدة بطون منهومة وكان أولى أن يستقبلوا منه نزهة أرواح وأنكار وفرحة قلوب وأبصار .

وكان في الأسبوع الماضي معرض لأزهار الربيع جمع فيه العارضون ثروة من الألوان والمعطور وذخراً من البشاشة والرواء ومحفلًا من الأرواح الباسمة والخواطر الناعمة التي ترف حول الرياحين رفيف الفراش حول المصابيح ، والتي تعجب وأنت تناجيها وتحس قربها وتستروح منها أنس محضرها أهي تخيبة تبها أنت في الزهر أم هي تخيبة يبها الزهر فيك ؟! وكنت أشهدها وأنقل فيها من خميلة إلى خليلة أو من طائفنة إلى طائفنة فيخيل إليك أننا في موعد حسان تقبل إليه كل حسناء بزيتها وتفتن فيه بفستانها وتبرز للعيون بجمالين من الوشي والصباحة وسكريين من النشر والهوى ! ويلج بي هذا الشعور ويتسرب في مناحي النفس وجوانب

الخيال حتى لا تستغرب من الأزهار سكوتها وسكونها وأحسبه وجوماً منها وإطراقاً . . . فيبعد الشبه بينها وبين الحسان اللاعبات الضاحكات المبديات للزينة إبداء النعمة والسرور المتبرجات بالجمال تبرج المرح والدلال الطائعات فيما يبهجن به العيون من شارات الحسن وسمات السعادة دلائل العطف والإقبال ، وأرى كأنما تلك الأزهار المجلوبة من كل روضة معرض من معارض الجواري الأسيرات اللواتي يجلبهن باعة الجمال والشباب من كل رجاء من الأرجاء وينتزعونهن من أحضان الأمهات والأباء ويغرون - بما يسبعون عليهن من الخل التفيسة والمطارف الغالية - أنظار المساومين الغافلين عما وراء هذه المحاسن من الحسرات والآلام ! وأين الزهرة في الآنية من الزهرة في روضتها الأريضة على غصنها النصير ؟؟ تلك حبيسة مجلوبة مكفوفة الأمل محدودة الحياة تذكرها فتذكر ثمنها وتاجرها وتتفرج عليها كما تتفرج على السلعة التي تقدرها بمقدار سعرها ، وهذه طلقة عزيزة تغازل الشمس وتلاعب الهواء وتدين بدين الحب والأمل وتقدرها أنت بمقدار ما منحتك من السرور والإعجاب ، وتنشدها في روضتها كما تنشد الملكة الجالسة على عرشه ! فهي الزهرة كما خلقتها الطبيعة وهي البشري التي تنطق بها الحياة في صوت من الأوراق والألوان ومعنى من النضارة والنماء ، وكذلك يعشق الزهر وكذلك يعبد الجمال !

أما الزهرة في الآنية فتلك مخلوق مسكون في الطريق الوسط بين الزهرة المصنوعة من الورق والزهرة المؤثلة في الرياض ، وهي بأن تشير الإشراق والرثاء أحري منها بأن تثير الإعجاب والرجاء ، وكما أن الرق يسلب الإنسانية معناها ويحمل الإنسان الكريم الرشيد آلة للكد والسخرة كذلك رق الآنية يسلب الزهرة معنى التطلع والاستبشر ويجعلها آلة

للزينة والتعلل لا تكاد توحى إلى النفس من فرح الحياة إلا بقدر ما يلصق  
بها من ذكريات الرياض والفضاء .

\* \* \*

والربيع ربيع في النفوس لا فيها تراه من زخرف الأرض والسماء -  
يمهينا بأزهار خفية تتفتح في ضمائرنا أجمل وأبهج وأحب إلينا من هذه  
الازهار التي تتفتح في الرياض ، ويحبونا بخصب في القلوب أغنى وأوفر  
من ذلك الخصب الذي ينبت منه الشجر ويزكي فيه الشمر ، ويصب في  
جوانحنا من حميات كؤوساً دهاقاً كالتي يسكت بها الطير في صلح ويحتسي منها  
النسائم فيخفق ويعبر فيها الفضاء فيصفو ويتائق ، ولو لا الربيع الذي  
يشرق في النفوس لما أشراق الربيع في أرض ولا سماء ، ولو لا الطيور التي  
تهتف لنا في الخواطير وترفرف في فسحة الأمل لما أطربتنا الطيور التي تهتف  
على الأغصان وترفرف في الأجواء ، ولو لا الرياحين التي تتفتق عنها أكما م  
القلوب وترويها أفلويق الحياة لما أنقذنا لريحانة تجم بها ناجمة على الأرض  
وتستقيها غادية في الفضاء . فما يعجبنا ربيع الأرض ولا يسرّ عيوننا  
ويحرك أشجاننا إلا لأنّه صدى الربيع الذي في النفس ونغمته من نغماته  
ونفحات من نفحاته ، أو لأن الربيعين معاً - ربيع النفوس وربيع  
الرياض - صدى قدرة عظيمة مكونة في كل شيء متغلغلة في كل مكان  
ونفحات من نفحات ربيع سرمدي حافل بالنور والخير والجمال .

وكثيراً ما يسأل السائلون : ماذا يعجبنا من الأزهار والرياحين ؟؟  
وكأنهم إذ يسألون ذلك السؤال يحسبون أنها خلقت لتعجبهم وتشدهم  
فيحررهم ويضيّع عقولهم أنهم لا يعرفون كيف يكون ذلك الإعجاب  
والسرور . . . ! وما خلقت زهرة واحدة من هذه الأزهار لنا ولكنها

خلقت لنفسها ، وما لبست تلك الألوان والمحاسن لتروقنا ولكنها لبستها لأنها لا محيس لها عن لبسها ، وإنما السر في كل ما يخامرنا من السرور بها أن للزهرة في الطبيعة معنى يوافق معنى في نفوسنا ويكون ظهوره دليلاً على السرور الذي شاع في الأكوان قاطبة - وشاع في نفوسنا أيضاً - لا خالقاً لذلك السرور ولا سابقاً له في الوضع والترتيب ، فنحن لهذا نبتهج حين يبتهج الزهر ونشعر بنمو الحياة فيما حين تنبية الحياة ونتوافى على موعد واحد من مواعيد الطبيعة التي تعدنا لامتناع أبنائنا جميعاً بخير ما عندها من المهدايا والألطاف ، ونتحسن حين يشيع في نفوسنا الفرح بالحياة ويستخفنا الطرف بالوجود نستجمل كل شيء نراه - ولا نستجمل الزهر وحده - وننظر إلى الموجودات كافة نظرة الخالدين الذين لا يرون فيها قبحاً ولا يحسون فيها نقصاً ، لأنهم ينظرون إليها بعين تزهت عن الاحتياج الفاني والاعتبار الموقوت ، فلا يلمحون فيها إلا كياناً كاماً مطلقاً سكران ملء السكر بنعمة الوجود !

لماذا نطرب للزهر ؟؟ عجباً ! ألا تقول لماذا نطرب وكفى !! ..  
فإننا لا نطرب للزهر ولا الزهر يطرب لنا ، وإنما نحن جميعاً نكرع من معين متقارب ونشرب الطرف بأقداح متشابهة . وهل تظن أن الزهر أولى بأن يكون جميلاً بهيجاً محباً حبيباً ناميأً منا نحن الأحياء الشاعرين في أوان الربيع ؟؟ أيضوع الزهر ولا تضوع أرواحنا ؟؟ أيتفتح الزهر ولا تتفتح قلوبنا ؟؟ أينمو الزهر ولا تنموا شواعرنا ؟؟ أيجميل الزهر ولا تجمل حياتنا ؟؟ أيطرب كل شيء تحت السماء ولا نطرب نحن حتى يحيى الزهر فيطربنا بألوانه وأعطائه وما يتفرق فيه من ماء النضارة والشباب ؟ ذلك ما ليس يخطر ببال .. ، وأحسب لو أن الربيع بقي لنا وخلا وجه الأرض من كل ناجمة ونابتة لما نقصت نشوتنا بجمال الحياة شيئاً ولا افقدنا في

خارج نفوسنا دليلاً من دلائل الغبطة والشوق ولا غاب شيء من تلك الدنيا التي تشتمل عليها الضمائر والقلوب .

\* \* \*

بيد أننا إذا نظرنا إلى الأسباب القريبة نجد للزهر جمالاً يلقانا به من عنده قد يضاعف شعورنا بالجمال أو يواظب علينا شعورنا الساهي في غمضة الألغاء ، وليس يلحظ هذا الجمال إلا نفوس يسري الشعور إلى عروقها الدقيقة وينبض في أوتارها البعيدة ويكبر الهمس الضعيف فيها كما يكبر الصدى في بعض القباب المتجاوزة - هذه النفوس قد مرت على الإحساس ودرست على الجليل والدقائق منه واتصلت مسالكها من أظهر منافذ الاحسیاس إلى أخفها ومن أخفها إلى أظهرها ، فتهزها النغمة الخفية حين ينام غيرها على قرع الطبل وتجوبيها الإشارة الطفيفة حين تمنع منافذ غيرها على غير الدفع والاقتحام . وكان لبعض هذه النفوس مجاهر وأبواباً تجسم بها الصغير وتقرب بها بعيداً فتبصر حين يغمض غيرها عينيه وتسمع حين يوصد غيرها أذنيه ، أو كأن لها أثيراً روحياً يجذب الأصوات من بعد الأبعاد كما يجذب الأثير كلمات المتكلمين من وراء البحار السحرية والسامعون لها في مواضعها يحسبونها قد ضاعت مع الريح .

فللزهرة رسالة إلى هذه النفوس تنقلها من قريب وهي في الوقت نفسه تومىء إلى أبعد آماد الطبيعة وأعمق قراراتها ، وهي تصفي إلى تلك الرسالة فتسمعها على درجات متفاوتة من الوضوح والفهم ، فإن سمعت أصواتها فمثلها في ذلك كمثل الذي يسمع نبضات البرق بعلامات الحروف دون أن يهتدى إلى فك رموزها وتركيب ألفاظها ، وإن

زادت على ذلك فقد سمعت العلامات وفكـت الرموز وركبت الألفاظ وخلصت منها إلى المعاني والأسرار ، وهي في الحالتين تتلقى من الزهرة حـيـاة قد يحتاجـ غيرـها إلى كل عدد الـرـبـيع وجـنـودـه ليـتـلـقـى بـعـضـها أو يـحـسـ قـرـبـها ، ثم هو لا يتـلـقـى ذـلـكـ الـبـعـضـ ولا يـحـسـ ذـلـكـ الـقـرـبـ إـلاـ عـلـى صـوـرـةـ غـلـيـظـةـ شـوـهـاءـ مـحـرـومـةـ مـنـ دـقـةـ التـفـصـيـلـ وـوـضـاحـةـ التـميـزـ .

وربما تنسى لنا أن نحصر بعض صفات الجمال في الزهرة إذا حصرنا عـنـاصـرـهاـ الـتـيـ تـبـدوـ لـنـاـ مـنـ قـرـيبـ ، فالـزـهـرـةـ لـونـ وـشـكـلـ وـعـطـرـ وـلـاـ تـعـدـوـ صـفـاتـ الـجـمـالـ الـتـيـ تـشـوـقـنـاـ مـنـهـاـ أـنـ تـكـوـنـ فـيـ عـنـصـرـ مـنـ هـذـهـ الـعـنـاصـرـ أـوـ فيـ مـدـلـولـهـ الـذـيـ يـدـلـ عـلـيـهـ . فـأـيـ تـلـكـ الـعـنـاصـرـ أـغـلـبـ فـيـ جـمـالـ الـزـهـرـةـ ؟ـ وـمـاـ الـعـنـىـ الـجـمـيلـ مـنـ الـأـلـوـانـ وـالـأـشـكـالـ وـالـعـطـورـ الـتـيـ تـرـوـقـنـاـ فـيـ الـأـزـهـارـ ؟ـ

فـأـمـاـ الـلـوـنـ فـهـوـ النـورـ فـيـ أـصـبـاغـهـ الـمـخـتـلـفـةـ وـهـوـ أـوـلـ مـاـ يـلـفـتـنـاـ إـلـىـ الـزـهـرـةـ وـيـبـهـرـ أـنـظـارـنـاـ مـنـهـاـ ،ـ وـالـنـورـ إـنـ رـجـعـنـاـ بـهـ إـلـىـ أـصـوـلـهـ الـأـوـلـىـ مـادـةـ كـلـ شـيـءـ وـمـنـبـعـ كـلـ حـيـاةـ .ـ أـوـلـمـ يـظـهـرـ لـلـبـاحـثـيـنـ أـنـ جـمـيعـ مـاـ فـيـ هـذـاـ الـكـوـنـ مـنـ الـأـجـسـامـ يـتـرـكـبـ مـنـ خـلـاـيـاـ ،ـ وـأـنـ جـمـيعـ الـخـلـاـيـاـ تـرـكـبـ مـنـ ذـرـاتـ وـأـنـ جـمـيعـ الذـرـاتـ تـرـكـبـ مـنـ كـهـارـبـ وـأـنـ الـكـهـارـبـ إـنـماـ تـسـتـمـدـ وـجـودـهـاـ مـنـ الإـشـاعـعـ وـالـإـنـارـةـ ،ـ أـوـ إـنـماـ هـيـ الـنـورـ الـذـيـ صـحـ فـيـهـ عـلـىـ هـذـاـ الـوـصـفـ قولـ الصـوفـيـةـ إـنـهـ هـوـ الـمـرـئـيـ وـالـرـائـيـ وـإـنـهـ هـوـ الـوـجـودـ وـالـهـادـيـ إـلـىـ الـوـجـودـ ؟ـ وـإـنـ رـجـعـنـاـ بـالـنـورـ إـلـىـ مـظـاهـرـهـ السـطـحـيـةـ فـهـوـ جـلـاءـ الـأـبـصـارـ وـغـذـاءـ الـأـرـوـاحـ يـرـبوـ بـهـ الـجـسـمـ وـتـرـعـرـعـ فـيـ الـحـيـاةـ وـيـداـوـيـ بـهـ مـاـ لـيـسـ يـداـوـيـ بـغـيرـهـ مـنـ الـأـدـوـاءـ .

فـهـوـ فـيـ أـصـوـلـهـ الـبـعـيـدةـ وـمـظـاهـرـهـ الـقـرـيـبةـ لـاـ عـجـبـ أـنـ يـبـهـرـ أـبـصـارـنـاـ وـيـسـحرـ نـفـوسـنـاـ وـيـشـرـحـ صـدـورـنـاـ ،ـ وـلـاـ بـدـعـ أـنـ يـكـوـنـ مـصـدـرـ كـلـ جـمـالـ وـمـبـعـثـ كـلـ رـوـعـةـ وـلـبـابـ كـلـ سـرـورـ ،ـ وـلـسـتـ أـشـكـ لـحـظـةـ فـيـ أـنـ شـعـورـنـاـ

بالنور - أو قل بالحركة الأولى والحرية الأولى - هو أصل كل شعور بالجمال في نفوسنا ، وأن فرح العين بطلعة النور الرفيق عليها لا يختلف أي اختلاف عن فرحة الزهر المتبرج في أصابعه ونقوشه ، وأن من شواهد ذلك أن جمال الزهر يكاد يتمشى على ترتيب الطيف الشمسي في أذواق المعجبين بالأزهار . فتروهم الألوان على حسب ما عندهم من السرعة والبطء في الانتباه ونرى الذين يكتفون القليل من التنبية يميلون إلى الألوان القريبة إلى الظلام ويتدرجون في ذلك على حسب اختلافهم في دقة الإحساس وسرعة الالتفات ، والمتخاطبون بلغة الأزهار يرمزون إلى قوة الإحساس الجميل الذي تمناه الزهرة وفقاً لترتيب لونها في ألوان الطيف الشمسي ، فمن الوردة الحمراء المتوهجة التي يمثلون بها اتقاد الحب وأضطرام آلامه إلى البنفسجية الحزينة الساكنة التي يمثلون بها الوداعة والسوداء - مجال واسع لتفاوت الإحساس بالزهر على درجات التفاوت في ألوان النور وامتزاج الأصياغ والنقوش .

أما شكل الزهرة فقد يعجبنا منه التنسيق البديع أحياناً كما يعجبنا التنسيق في كل شيء ، ولكن الذي يعجبنا منه حقاً - فيما أعتقد - هو الدلالة التي يرمز إليها لا التنسيق الظاهر الذي قد يتافق لبعض الأزهار وقد لا يتافق . وأول ما تدل عليه الزهرة الغضارة ثم اللهفة التي ترافق في الذهن ذكرى زوالها السريع . فكتأها هي بشكلها الغضير الرقيق رمز إلى فرصة العيش التي تنادي الناس باغتنامها وتذكرهم بسرعة فراقها . ومن هنا كانت في شعر الأمم كلها رمزاً إلى الشباب وإلى كل أمل جميل نتلهف عليه .

وأما الرائحة فقد يخلو منها بعض الأزهار فلا يفوته شيء من الرواء

والبهجة ، وقد تعجبنا الرائحة في الزهرة كما تعجبنا في سواها ، وهي بعد لغز يقول النباتيون والمشروحون إنه مجهول الغرض في الزهرة كما أنه مجهول الغرض في جسم الإنسان ؟ فإن صح ما يقولون فقد يكون الشك محظياً بغضها ولكن أي شك يا ترى يمكن أن يخالجنا في أثرها الذي تحدثه في نفوسنا ؟ فإن أقل ما يقال فيها إنها منبه لطيف للذهن يحرك القرحة ويسلس الأحلام ويرسل أعناء الخواطر ، وهي كالنبهات في جميع خصائصها تلطف فتسر وتشتد فتؤلم ، وهي إذا اقترن بالذكريات المحبوبة واجتمعت إلى ما في الرياض من صفاء وإشراق ونضرة في الألوان والأشكال تم بها جمال الربيع .

ثم إن الزهرة بلونها وشكلها ورائحتها رمز إلى هوى في النبات يتلاقي في أغواره العميقة بهوى مثله في الإنسان ، هي رمز الحب ! هي وسيلة التزاوج بين القريب والبعيد من النجوم والأعشاب والأشجار والأدواء ، وهي لهذا حبيبة إلى العشاق توحى إليهم أسراراً لا توحى بها لكل ناظر .

ولكنني لا أريد هنا أن أزعم كما يزعم النشوئيون وغيرهم من الباحثين أننا نرى الأشياء جميلة لأننا ننظر إليها بعين الحب أو بعين العاطفة الجنسية كما يقولون . فقد يكون العكس أقرب إلى الصواب وقد تكون العاطفة الجنسية نفسها أداة من أدوات التكوين تنهض بنا في طلب الجمال والكمال .

وإلا فما هي تلك العاطفة الجنسية ؟ أهي شيء مقصور على الإنسان ؟ أهي شيء مقصور على الحيوان ؟ أهي شيء مقصور على النبات ؟ أهي شيء مقصور على الجماد ؟ كلا ! بل هي شيء شائع في

جميع هذه الكائنات وفيما هو أخفى منها عن العيان والتقدير : شائع حتى في الكهارب التي تتعانق سالبة وموجة لتساوي بها الذرة الدقيقة التي لا تدرك إلا بالحساب ، وهي حيثا وجدت مظهر للرغبة في التمام والدوام وهما أعلى ما يتصوره العقل من صفات الجمال في الكائنات . فما من كائن في هذا العالم إلا وهو يسعى سعيه الحثيث إلى أن يتم بصنوه المتمم له ويلتمس الدوام بواسطة الاتصال به ، وما من صفة مثبتة في الكائنات هي أصلق بطبيعة التكوين من صفة الرغبة في الكمال والدوام .

فليست العاطفة الجنسية هي التي تخلق الرغبة في الجمال وإنما الرغبة في الجمال هي التي خلقت العاطفة الجنسية بمظاهرها المختلفة في الكائنات ، ولقد تعودنا أن نحسب العلاقة بين الذكر والأنثى أصلاً للحب بجميع صنوفه وألوانه . ولكن إذا واجهنا الحقيقة من وجهة أعم وأعمق تبين لنا أن هذا الحب بين الذكر والأنثى هو فرع طاريء من أصل إلهي قديم شامل للموجودات مستقر في طبيعة الوجود هو حب الكمال والدوام ، وليس الحب بين الذكر والأنثى غاية في ذاته وإنما هو واسطة من وسائل ذلك الحب الأصيل .

والزهرة يا صاح ! الزهرة النحيفة التي تطويها في يدك قد تروي لك من فخامة هذه الأسرار ما تمنى به آفاق الأرض وأبراج الشموس والأقمار . فإذا أخذتها بين أصبعيك فاذكر أنها رمز الحب ! وإذا ذكرت الحب فاذكر أنه - في كل ما يحيط بنا من الظواهر والخلفايا - هو رمز الجمال الإلهي والخلود السرمدي .



## الأشكال والمعاني

قلت في مقال « الزهر والحب » إن شكل الزهر « قد يعجبنا منه التنسيق البديع أحياناً كما يعجبنا التنسيق في كل شيء ، ولكن الذي يعجبنا منه حقاً فيما أعتقد هو الدلالة التي يرمز إليها لا التنسيق الظاهر الذي قد يتافق لبعض الأزهار وقد لا يتتفق . وأول ما تدل عليه الزهرة الغضارة ثم اللهفة التي ترافق في الذهن ذكرى زواها السريع . فكأنما هي بشكلها الغضير الرقيق رمز إلى فرصة العيش التي تنادي الناس باغتنامها وتذكرهم بسرعة فراقها . . . . » .

وقد لقيني أديب المشغوفين بالتصوير فناقشتني فيما أردت بهذه العبارة . وكان منحى فكره أن الجمال كله « شكلي » لا سيما الجمال في الفنون ، وأن الفن كالشريعة « لها الظاهر » كما يقول الفقهاء . . . . وهو رأي يقول به بعض محبي الجمال الصادقين في حبهم إياه ولكنني أحسبهم يشغلون بذلك النظر إليه عن الإنعام في أساليبه ودلاته أو يصعب عليهم أن يجمعوا للجمال « نظرية » واحدة يقيسون إليها بتعليل كل ما يعجبهم من مخاسن الأشكال ، فيأخذون كل شكل على حدته ويظلون الجمال عالقاً به لذاته لا لمعنى ينطوي عليه أو لدلالة يشير إليها . وربما صعب علينا أن نحيط « بنظرية » وافية للجمال تفسره في كل صورة وكل لمحـة . ولكنـي لا أرى ذلك مانعاً لنا من القول في غير ما تحرـز ولا استثنـاء

بأن الجمال في الفن والطبيعة معنوي لا شكلي وأن الأشكال لا تعجبنا وتحمل في نفوسنا إلا المعنى تحركه أو لمعنى توحى إليه - لا فرق في ذلك بين أشكال الوجوه الآدمية والأعضاء الحية وبين مادون ذلك من الصور التي تخفي فيها معانٍ الحسن أو تبعد الشقة بينها وبين ما ترمي إليه .

فالوظيفة في الحياة تسبق العضو الذي يمثلها والجسم الإنساني نفسه لا يسعك أن تصوره إلا معبراً عن فكرة أو وظيفة مجردة ، ولا قيمة للأعضاء في ذاتها بغير الفكرة التي تعبّر عنها والوظيفة التي تؤديها ، فلا فرق في الشكل مثلاً بين بروز الحدبة على ظهر الأذن وبروز النهد على صدر الكعب ! ولكن الحدبة معيبة والنهد مستجمل مرغوب ، وما ذاك إلا اختلاف المعنى بينهما لا اختلاف الشكل والصورة ولتبين الوظيفة التي يمثلها كلامها لا لتبين الحجم والبروز . وقد يعاد بروز النهد كما يعاد بروز الحدبة إذا كان في شكله ما يخل بمعنى الصحة والشباب الذي يستجمل لأجله ، إذ من البداية أنها لا نحب وزناً من اللحم والدم ولا رسماً من الهندسة ولا حيزاً في الفضاء حين نحب الصدر الناهد المفعم في شكله البارز المستدير ، ولكننا إنما نحب الفتاة والصحة والنضج ويقطة العاطفة وما إلى هذه المعاني من خواجي النفس ووظائف الحياة .

وما من شكل نراه إلا يختلف موقعه في الذوق بحسب اختلاف الدلالة التي يدل عليها والوظيفة التي يقوم بها . فمن ذاك أن الضمور واليأس معيبان في عامة الأحياء غير أننا لا نعييهما في كلب الصيد المهزيل المعقوف الذي لصق بطنه بظهره ودقّت أطرافه وكادت تعرى من اللحم وأعضاوته ، لأننا إنما ننظر إلى ما وراء ذلك من خفة الحركة وسهولة العدو ورشاقة الخطو ، ونغفل عن شكل « الهيكل العظمي » المتمثل لأعيننا

حين نرى أمامنا حركة جميلة حرة منبعثة بلا وناء ولا عائق متلبسة بجسد ذلك الحيوان الذكي السريع . ولو تأملنا في سر ما يعجبنا من حركة الجواد الجميل حين يرفع عنقه ويُشيل بذنبه ويتبخر في مشيته لعلمنا أننا إنما نعجب بالفرح والنشاط وامتلاء الوظائف بالحياة واغبطة الحياة الشاعرة بنفسها ، إذ تبدو لنا مجسدة في الصورة التي توائمها والهندام الذي يطأوها فيما تزيد .

ومن تعود النظر إلى المعاني الباطنة وراء الصور الظاهرة استطاع أن يخلص فكره وقلبه من قيود ذلك التحييم الضيق الذي يخلي إلى أكثر الناس أن جميع ما نحسه من هذه الأشياء إن هو إلا قوالب مصبوبة أبداً لم تكن قط على غير الصورة التي نحسها ولن تكون أبداً على غيرها . . . كثيرون كل صورة وجود قائم بذاته لا يدل على معنى ولا يتغير بتغير المعاني التي يدل عليها . ! وليس أشأم على العقل والنفس ولا أبطل لعملهما من حصر كل شيء في صورته وحبس كل شيء في ظاهره وافتراض أن الصور سابقة للمعنى في ترتيب الوجود كما أنها سابقة لها في ترتيب المشاهدة والإدراك . فإن الحقيقة التي لا جدال فيها أن العقل المطلق لا يرى وجهاً ما لتحريم صورة من الصور دون غيرها ولا يمنع أن تظهر الحياة نفسها في ألف من الأشكال المختلفة غير أشكال الآدميين والأحياء المألوفة في الأرض التي نسكنها . وكمذا يختلف الإنسان عن الإنسان في اللون والحجم والإدراك والعمر وسائر المزايا والصفات ؟؟ وكم قد اختلف الإنسان في حاضره مما كان في ماضيه البعيد المجهول أيام الوحشية والهياك بين الأجيام ؟؟ فما كانت صورة « الحياة الإنسانية » واحدة في زمن من الأزمان ولا هي بال قالب المصوب الذي لا يقبل التغيير ولا يأذن بالزيادة والنقصان ، فلقد كانت هذه الحياة قابلة لأن تظهر في جسم ليست له هذه الجوارح التي

تمثل بها وظائفنا الآن ، وقد كانت عسية أن تسلك في تجسدها مسلكاً غير الذي سلكته واستقامت عليه من قديم العصور، وما أكثر الأعين التي نراها في الحشرات والدواب والطيور والأسماك وغيرها من أنواع الأحياء وأجناس الأنواع وفصائل الأجناس ؟ ثم ما أكثر الاختلاف بينها في الألوان والأشكال والموضع والتراكيب ؟ ولكن هل « النظر » في ذاته إلا وظيفة واحدة تستخدم جميع تلك الآلات وتبدو في جميع تلك الأشكال ؟ !

وقد سألت نفسي كثيراً : هل يتضرر في مستقبل الأجيال البعيدة أن يتغير جسم الإنسان عن تركيبه الذي صار إليه أو هل يرجى أن يستفيد من ذلك التغيير جمالاً فوق الذي استفاده في تدرجه من أطواره الأولى إلى هذا الطور الذي هو فيه ؟؟ والجواب على ذلك نعم ما دام مشتاقاً إلى حرية الحركة راغباً في الجمال ! فإن الحرية والجمال معنيان لا ينفصلان فيما أعتقد ولا يتم أحدهما بعزل عن الآخر . وإن حال أن الإنسان كان موشكاً أن يزداد جمالاً في الجسم واتساقاً في الهندام لولا اختراع الآلات والاستعانة بحيل الصناعة ، فإنه كان يصبو إلى حرية الحركة فيعتدل قوامه وتنطلق وظائف جسمه وتزداد قدرته على استخدام أعضائه ، فلما اختراع الآلات أصبح اعتماده على الفكر لا على الجسم في بلوغ ما يصبو إليه من سرعة الحركة واتقاء عاديات الطبيعة ، وسهل عليه أن ينتقل من مكان إلى مكان وأن يطير في الهواء وأن يغوص تحت الماء دون أن يتحسن جسمه أو تزداد حرية أعضائه ولباقته وظائفه . ولست أظن الجسم الإنساني استفاد شيئاً بذكر من الحسن بعد أن ناب فكره مناب جسده في حرية الحركة والاستعداد للكفاح والتصون من أخطار الطبيعة والأحياء .

وفي النظر إلى الأحياء بهذه النظرة باب من المتعة الفنية لا يوصد

وطرق من اللذة الحسية لا نهاية له ، ففي وسرك أن تحول الدنيا في كل لحظة تختارها إلى متحف لا عدد لبدائعه ولا حائل بينك وبين آياته ورثائه ، ولبيان ذلك هب أن طائفًا من السماء طاف بالأرض كما طاف بمدينة النحاس « في ألف ليلة وليلة » فترك كل من فيها أصناماً من المعدن أو الرخام كالأصنام التي ينقلها الفنانون عن غاذج الحياة ! أفلاترى حينئذ بين يديك متحفًا فنياً حافلاً بالتماثيل لا تميزه عن أبدع ما صنع الصانعون ولا تمل النظر إلى صوره ومعانيه ؟ فاعلم أن هذا المتحف بين يديك في كل ساعة إن شئت أن تستجلِّي أصنامه وتماثيله فابدأ حيث بدأت في الطريق تجدها مائة أمامك تعرض عليك صوراً لا تمحصي ومعانٍ لا تنفك غير أنها تجمع إلى جمال الفن جمال الحياة وتحرك في ثياب من اللحم والدم بدلاً من أن تسكن في ثياب من المعدن أو الرخام .. !

ومتى التمست المعاني الباطنة من صور الناس الظاهرة فقد طابت لك الفكاهة وانفتح لك كنز التصور والخيال : هذه صورة آدمية لو أعيد خلقها في مصنع الحياة لخرجت منه ملكاً سماويًا لا ينقصه حتى الجناح الذي تستعيده من لطافة روحها وطهارة أحلامها . وهذا آدمي آخر لو أعيد خلقه في ذلك المصنع لخرج منه غرًا لا تقصه حتى البرانس التي يستعيدها من شراسة طباعه وضراوة أخلاقه ، أو لخرج منه حمارًا تام الخلقة لا تبقى من جسمه ولا نفسه فضلة بعد خلق الحمار ..... ! فليست العبرة إذن بالصور الظاهرة وليس هي الفاصل بين درجات الأحياء وأنواع المخلوقات ، وإنما العبرة بالصفات التي ترسم عليها المعاني التي تحمل شعارها ، حتى لقد تكون تلك الصفات والمعاني طائراً شادياً في فطرة آدمية أو تكون ثعباناً قاتلاً في مسلاخ إنسان .

ومن فكاهات هذه الملاحظات أني كنت ألقى صاحبًا لي يلازمه في أكثر الأحيان عشير طائش الرأي سريع البطر يحول بعيشه هنا وهناك ويختال برأسه اختيال البهاء ، فكنت أقول له : يا صاحبي إن في عشيرك هذا لشيئاً بالمعيز وما أحسبه إلا جدياً متذمراً في زي الآدميين . . ؟ وكنا ندعوه لذلك « بالمعزاوي » لا نتحرى في الكلمة صحة النسبة العربية ولكننا نقصد الفكاهة والمزاح ، ومضت على ذلك أسابيع ثم لقيني صاحبي وهو يغالب الضحك ويتكلّف العتاب ويقول لي : أتذكرة الشيخ فلاناً ؟

قلت نعم ! وما خطبه ؟

قال : أتذكرة كيف كنت تدعوه « بالمعزاوي » وتقول إنك لا تحس به إلا جدياً متذمراً في زي الآدميين ؟

قلت فهذا تستغرب الآن من ذاك ؟ أو قد عاد الرجل إلى أصله ؟

قال : إِي والله لقد كاد أن يعود ، ولقد فضحتني معه بسبب ذلك اللقب فضيحة لا يعترفها لي ولا أزال أماريه فيها حتى اليوم ، و كنت دعوته منذ أيام إلى منزلي وتركته عند الباب وسبقته إلى غرفة الاستقبال لأهْبَيْه المكان وأفسح له الطريق، ثم أطللت عليه من النافذة أنا ديه ليصعد فوجده قد برح موقفه إلى ساحة بجوار المنزل تجتمع فيها جمّهور من المعيز لا يختلف عنها كبير ولا صغير من معيز الحي . ! ووقف ثمة يتأملها ويتفرس فيها وهو غارق في تأمله أنا ديه ولا يستمع للنداء . . فنزلت إليه وأنا أعجب لأمره وصحت به مرة بعد مرة ! فأقبل عليَّ كمن أفاق من ذهول وهو يقول : سبحان الله يا أخي إنني أحب هذه المعيز وأشتاق أن أنظر إليها حيث أراها . .

قال صاحبي فذكرت في تلك اللحظة لقبه بينما ونظرت إلى وجهه ولحة عينيه والفاتحة رأسه وسحنته وجهه فوالله لكأئمأرأيته لأول مرة في تلك الصورة وكأنما مسخًّا أماميًّا لتسوه جديًّا ذا أظلاف وذنب !! فانفجرت ضاحكاً وتحاملت مكظوماً وهو يستغرب ذلك ويلتفت إلى بدهشة وكبراء تزيدان وجهه شبهًا بالمعيز . . . فأكابد من مغالبة الضحك ما لا يطاق وأحاول أن أتعلل له بسبب يقبله فلا يلهمني الله سبباً مقبولاً . ثم صعدنا وقد بدأ عليه بوادر الغضب فاعتذررت إليه بما حضرني وظللت يومها كلما خطر لي ذلك الخاطر صرفته عنى بجهد جهيد وتحاشيت أن أقابل وجه الرجل لثلا تقع عيناي على عينيه فتعاودني نوبه من الضحك لا أدرى كيف أفسرها له ، ولكنها لحظة على ارتباكي وتحاشي النظر إليه وسلم على إذ فارقني وهو حائر في أمري وأمره غاضب على غضباً أذهله عن توديع المعiz وهو ير بها في منصرفه !

قلت هذه قصة لو عشر بها قدماء الهند لقرأنها في كتبهم برهاناً وجيهاً بين براهين تناسخ الأرواح .

\* \* \*

وبعد فأرجو ألا يفوت القارئ ما قصدت إليه من هذا الاستطراد والتشبيه ، فإنما أقصد أن الجمال لا يقوم بالأشكال المفرغة من المعاني ولا يتجلى للحس وحده دون القرية . بل الشكل الجميل هو أداة المعنى إلى الظهور و شأنه أن يتلاشى ساعة يبرز لك معناه وأن ينسيك نفسه كل النسيان حين يخلص بك إلى ذلك المعنى المجرد . فأحسن الأشكال وأوفتها هو الشكل الذي تتخبطه إلى دلالته ، وعالم الفن على هذا هو عالم المعاني المجردة لا عالم الأشكال الملموسة . وما الفنان إلا ذلك

الإنسان الملام الذي يوفق بفطنته لا اختيار أشكال تُبرز المعاني وتخلو من العيوب التي تحجبها عن الخواطر أو هو ذلك الإنسان الملام الذي يوفق لا اختيار الأشكال التي تنسينا الأشكال وتؤدي عملها ، وما عملها إلا أن تساعده المعنى على الظهور ، لا أن تشغله الناظرين بالظواهر عما وراءها من المعاني والدلائل . وقد استحبوا البساطة في الفن واستدلوا بها على الطبع لأنها شفافة عما وراءها لا تعوق معناها عن الوصول إلى الخاطر بعقبات التكلف والتزويق وحواجز الأوضاع والتقاليد ، والجملة البلية هي الجملة التي تبلغ بك إلى فحواها بلا مبالغة في التحلية تشغلك بصياغتها عن دلالتها ولا قصور في التعبير يقف بك عند ألفاظها فيشنريك عن مضامينها ، وكذلك قل في الصورة البلية والزهرة البلية والوجه البليء .

رأيت منذ أيام صورة « الأم والابن » للمصور الإنجليزي هـ . و . دافيس - وهي صورة فرس مرضع ترآم مهرها الصغير - فما تمثلت حين رأيتها إلا « الأمومة وحنانها وتضحيتها » بغض النظر عن الأم هل هي امرأة أو فرس وعن الولد هل هو طفل أو مهر ؟ ولو وضع المصور في موضع الفرس والمهر أمّاً آدمية وطفلها لما اختلف شعوري بها في جوهره لأنني إنما رأيت الحنان الماثل في الصورة وتجاوزت الشكل الظاهري إلى ما وراءه ، أو لعل صورة الفرس والمهر أبلغ في تمثيل الحنان لأننا نستغرب أن تخل هذه العاطفة في قلب حيوان آخر سفيكون عطفنا عليه أللذ وأعظم وتأملنا في عجائب تلك العاطفة داعياً إلى الإيمان في الشعور بها والتعمق في استحضارها . وتلك هي بلاغة المصور الذي ألمّ أن يختار ذلك الشكل لتمثيل الحنان في أبلغ مظاهره وأعجبها ، فأثر صورة الحيوان في تمثيله على صورة الإنسان .

وربما بدا هذا « التجريد » غريباً لبعض الذين يتخلون المادية ويغرون فيها على غير بصيرة ، وربما عجبوا من هذا الولع بالمعانى المجردة وهذا الاستخفاف بالأشكال الملموسة في كلام لا يراد به التصوف ولا يكتب في مباحث التعبد ! ولقد كان من حق المتكلمين للهادىة أن يعجبوا بهذا العجب قبل جيل أو نصف جيل . فأما اليوم فأي حق لهم في ذلك وقد ذهب العلم بتجريد المادة إلى حد القوة الخفية والحركة المطلقة وأصبحت الأجسام في أصولها فرضاً يقرب من فرض الأثير أو هو أتعجب في التصور من الأثير ؟؟ وهب العلم لم يذهب إلى شيء كهذا فأي عقل سليم كان يستطيع أن يفرق بين تعريف القوة وتعريف المادة عند النظر إلى حقائق الأشياء ؟ فكل تعريف صحيح للقوة تدخل فيه المادة بكل شكل من أشكالها وكل طبيعة من طبائعها ، إذ نحن لا نفرق بين المادة والقوة بأن الأولى جامدة والأخرى غير جامدة ولا بأن الأولى محسوسة والأخرى غير محسوسة . فإن هذا تفريق لا يمس القوى والأجسام في جواهرها ولا يتناول الأشياء في ذاتها ، ولكننا إذا عرفنا القوة بأنها هي كل ما يقاومك إذا اعترضته فقد نرى إذن أن القوة والمادة حقيقة واحدة أو أنها كلمتان مختلفتان لمعنى لا اختلاف فيه .

ومتى كانت المادة نفسها قوى معنوية تتعارض فتبرز للحس والعيان فائي عجب في أن يكون « الجمال » معنى حرراً وأنه لأقرب في النفوس إلى التجريد والتنزية !؟



## معنى الجمال في الحياة والفن

معنى الجمال واحد في الحياة والفن لا يختلف في جوهره وإن اختلف في أوصافه ومظاهره . وقد ألمت إلى هذا الرأي في مقدمة « المطالعات » فوافق بعض الآراء وخالف بعضها وكان من المخالفين الأستاذ ميخائيل نعيمة<sup>(١)</sup> أحد أدباء العرب المعودين في الولايات المتحدة ، فكتب إلى يقول من خطاب مسهب رقيق :

« أما نظرتك إلى الحياة نظرة فنية فأجاريك فيها إلى حد وأخالفك إلى حد ». .

« مهما تسامي الفن يظل مقيداً بالمحسوسات ولا يكون فناً إلا متى اخذ له شكلاً محسوساً . فإذا قصرنا الحياة على ما نتناوله منها بالحواس فمن أن ندعوها فناً . غير أن في الحياة ما نشعر به ونعجز عن تأديته بكل ما لدينا من وسائل البيان الفني . وأي فن يقدر أن يصور لك خطرات فكرك - لا أقول طيلة نهارك بل في دقيقة واحدة ؟ بل أي فن يمكن من تصوير كل توجّات الحب والبغض والإيمان والشك - ولا أذكر سواها - في قلب بشري واحد ؟ فإذا كان في الحياة البشرية وحدها ما هو

( ١ ) مؤلف كتاب « الغربال » المطبوع في المطبعة العصرية - بصر .

أبعد من الفن وفوقه فكيف بالحياة الشاملة التي ليست البشرية إلا بعض بعضها؟؟».

وقد أجبت الأستاذ بخطاب قلت فيه إن اعتراضه الذي أبداه على وحدة المعنى في الحياة والفن قد يكون وجيهًا حاسماً لو أتني زعمت أن الحياة فن إنساني يخلق الإنسان ما فيه من توجات الحب والبغض وقواعد الإيمان ووساوس الشك . ولكنني لم أقل ذلك ولا إحال أحداً ي قوله . وإنما قلت إن الفكرة التي تمثل في جمال الحياة هي الفكرة التي تمثل في جمال الفن ، أما صانع الحياة وصانع الفن فيختلفان صنعاً ويتفاوتان قدرة ويستمد أحدهما أسرار الجمال من الآخر ولكنه لا يخرج عن نمطه ولا يشد عن فكرته .

فإذا سألنا سائل كما يسأل الأستاذ نعيمة « أي فن يتمكن من تصوير كل توجات الحب والبغض والإيمان والشك »؟؟ قلنا إنه هو الفن الإلهي الذي نحكى به نحن بفنوننا من وجهة ونستتبعه غایاته البعيدة من وجهة أخرى ، فنلتزم حدوده إذا حاكيناه ونضيف إليها ونوسعها إذا نظرنا إلى غایاته البعيدة .

وقد أحببت أن أبين هنا ما أردته بوحدة الفكرة في الحياة والفن فأقول أولاً : إن الحرية فيرأيي هي العنصر الذي لا يخلو منه جمال في عالم الحياة أو في عالم الفنون ، وإننا منها نبحث عن مزية تتفاضل بها مراتب الجمال في الحياة لا نجد هنالك إلا مزية « حرية الاختيار » التي يفضل بها الإنسان الكامل من دونه من المرجوحين في صفات النفوس وسمات الأجسام ، ثم يفضل بها الناس عامة الأحياء ، ثم يفضل بها الأحياء طبقات النبات ، ثم يفضل بها النبات الأشياء الجامدة أو المادة الصماء ،

على أن المادة الصماء نفسها تتفاصل في الجمال بحسب ما يبذلو لها من حرية الحركة و مشابهة « الإرادة » ، فتروقنا النيران والرياح والأمواه وتطلق في نفوسنا خوالج الحياة ونعطيها شيئاً من العطف لا نعطيه لغير الأحياء ، وليس لها فضل ظاهر على عامة الجماد إلا بما تخيله للناظر من حرية الإرادة ومحاكاة الحياة .

ولكننا نعود فنسأله : كيف تكون هذه الحرية ؟؟ هل تتأتى لنا حريتها في فضاء مطلق لا عائق فيه ولا قوة نزن بها قدرتها ونعرف بها قيمتها ؟؟ وهل للحرية من معنى إلا أنها تغلب العوائق التي تصدها أو تختار بينها إذا هي لم تقدر على مغالبتها ؟؟ فنحن إذا أردنا أن نتحسن « حرية » المسبق في العدو أقمنا له الحواجز وحددنا له المسافة والوقت وقيدناه « بحريات » المسابقين الآخرين فألزمناه أن يبين سرعته بالنسبة إلى السرعة التي تناظره وعرفنا مقدار حريته بمقدار القيود التي نهض بها والحدود التي تكلف مراعاتها . وكذلك الحياة فيما تمنحه من السعة لأبنائها إنما تقيس حرياتهم بما تسلطه عليهم من الضرورات والتکاليف وإنما تخوّلهم إباحات الحقوق بحسب ما تتحملهم من أوقار التکاليف والواجبات ، وتجلب لهم المرارات والأفراح بقدر ما تخيله عليهم من الشدائ드 والآلام . ومن ثم ربما كان الأصوب والأوضح أن نقول إن الجمال هو « تغلب الحرية على الضرورة » وإن هذه الفكرة هي فكرة الجمال في الحياة وفي الفنون كلها من موسيقى وشعر وتمثيل وتصوير ورقص ورياضة .

ما الجسم الجميل ؟؟ لا أظنتنا مستطعين أن نجيب عن هذا السؤال بصدق ولا أوجز من أنه هو الجسم الحر الطليق . وسواء أنظرنا إلى

الجسم في جملته أم إلى كل عضو من الأعضاء على حدته فإننا لا نرى له صفة جمال إلا وفي طيها صفة حرية وطلقة ، فالجسم يعب إذا عطلت إحدى وظائفه والعضو يعب إذا زاد أو نقص عن حد حريته . وكل وجه تنكر منه وصفاً من الدمامنة لابد أن تحس بعد تأمله أن مانعاً يمنع وظائف الحياة فيه عن حرية الحركة فيزيد أو ينقص في لحظة من ملامحه أو قسمة من قسماته . بل قد يتم « ت المناسب الشكل » في وجه قسيم صحيح ثم لا يعجبك ولا تنشط إليه روحك لأنك لا تحس فيه ما يدل على حركة الحياة في نفس صاحبه ، وذلك ما يسمونه بثقل الروح ، وهو تعبير غایة في الدقة والعمق لو أنعمت فيه لاستوحيت منه معاني لا يوحيها الدرس الطويل والتمحيص الدقيق ، لأنه بذلك على حقيقة الإحساس بالجمال في طبائع الناس وأنه شيء ينافي « الثقل » ويصاحب الخفة والطلقة .

فلا شأن للت المناسب في « جوهر » الجمال وإنما هو تعب حرية الوظيفة وحركة الحياة في الجسم ، وقد يضخم العضو في بعض الأحياء ويستدق في الأحياء الأخرى وقد يطول في بعض الأنواع ويقصر في غيره ، ولكن الشأن الأول في استحسانه - على أشكاله المختلفة - حرية الوظيفة فيه لا للضخامة والدقة أو للطول والقصر أو للنسبة بينه وبين الجسم الذي تركب فيه . فلا تعيب الغزال ولا العصفور دقة الساق مثلاً ولكنها تعيب الإنسان إذا نمت فيه على الإعياء واحتلال وظائف الأعضاء .

ودع الأعضاء والأجسام وانظر إلى الفضائل والأخلاق . فإنك لا تجد خصلة معدودة في الخصال الجميلة المحمودة إلا كان فيها معنى من غلبة الحرية على الضرورة وحكم الإرادة الباطنة على البواعث الخارجية ، فالشجاعة والأنفة والصبر والعفة وما شاكلها من المناقب المؤثرة لا تحمد

في الإنسان إلا لأنها دليل على أنه مالك لحريرته يقود البواعث الخارجية ولا ينقاد لها ويتصرف في نفسه تصرف القادر في شؤونه ، وانظر إلى « التجمل » الذي يتصرف به ذوو السمت والظروف تجده إنما يظهر حيشه ظهر في هيئة واحدة : هي ألا يكون المرء مغلوباً على أمره في حركة من حركاته أو كلمة من كلماته أو سجية من سجاياه ، فيكون حزيناً موجعاً ولا يظهر الحزن والتوجع ويكون مريضاً مدنقاً ولا يشن أو يتململ ويكون غاضباً مهتاجاً ولا يصخب أو يتفرز ، وإذا اضطر إلى التخفيف عن نفسه بحركة أو إشارة حاول أن يعطيها من هيئة الاختيار والتأنيق ما يخفي الاضطرار والاندفاع فتلوح للنااظر كأنها مقصودة مرسومة وتعبر عن نفس لا تضيق بأمرها ولا ترتخي قبضتها على زمام مشيتها .

وفكرة الجمال في الحياة هي بعينها فكرة الجمال في الفنون . فلا فن بغير تطلع ولا تطلع بغير حرية . ولكن ينبغي أن نذكر أن الحرية تستلزم المع وأن الجمال هو غلبة الحرية على القيود أو هو ظهور الحرية بين الضرورات وليس هو بالحرية الفوضى التي لا يمازجها نظام ولا يحيط بها قانون . فلا عجب أن يمثل « الفن » قيود الجمال وأنظمته كما يمثل حريرته وانطلاقه ، وأن نرى الفن حافلاً بالأوزان والأوضاع كما نراه حافلاً بالطلع والرجاء .

والفن بعد هو صورة مختصرة من جمال الحياة نرسمها لأنفسنا لتبعتها بالأمل والاحتذاء ، وماذا تصنع أنت اذا أردت أن تختصر المعاني والكلمات ؟؟ إنك تأخذ منها صفاتها البارزة وخلاصتها الجامعة ، وكذلك يصنع الفن إذ يجمع لديه في وقت واحد نظاماً أوضاع من نظام الحياة وحرية أطلق من حريرتها أو يستخلص من جمال الحياة عنصريه البارزين وهما النظام والرجاء .

وكان الإنسان قد أراد بالفن أن يتمم حرية الحياة أو يستدرك عجزها عن قهر ضروراتها التي تنقل عليها . فقد خلق الفن للإنسان أجححة قبل أن يطير في الهواء ، وأنشأ لنا في الشعر أجايلاً من الأبطال هزموا نواميس الكون وأحكام القدر وجمع في جسم واحد من رشاقة الأعضاء ولملحة القسمات ما تضمن به الحياة على الكثير من الأجسام وأرسل أحلامنا في سماوات من الغبطة والكمال لا تفتح لأبناء الفناء ، فتمنت به آمال الحياة وأصبنا في عالمه حرية لا نصيبيها في عالم الحاجة والاضطرار .

وصفوة ما تقدم أن الحرية المنظومة أو الحرية التي تظهر بين قيود الضرورات - هي سر الجمال في الفنون كما أنها سر الجمال في الحياة . وأن أمنية الإنسان القصوى التي يتطلع إليها من الحياة والفنون هي الحرية لا القوة ولا الغنى ولا السعادة نفسها ، إذ هو يطلب القوة والغنى ليكون حراً وهو ينال السعادة بفضل الحرية ولا ينال الحرية بفضل السعادة . وقد يخطر لك أن تسأل من يطلب القوة لماذا أنت تطلبها وما هي غايتها منها ؟ ولكنك لا تسأل من يطلب الحرية هذا السؤال لأن كراهة الموانع غريزة مركبة في جميع النفوس إن لم نقل في جميع الأشياء .

\*\*\*

وبعد فقد يحسن أن ننبه إلى أمرين ينظر فيها من يود التوسع في نقد هذا الرأي ليستوفي بها بيان الفكرة التي نذهب إليها . فالأمر الأول هو أن الجمال ليس بصفة واحدة محدودة ولكنه صفات كثيرة منوعة تتراءى لنا في الأشكال والألوان والأصوات والمعاني ، وقد تجتمع هذه الصفات معاً في ITEM الجمال ويتسق أو تتفرق فينقص أثره ويموت مدلوله - فمن ذلك أنه

ربما تهياً لجسم حسن التكوين والمتدام دلائل كثيرة على النشاط وحرية الأعضاء ولكنه لا يروق النظر ولا يعجبنا الإعجاب الأكمل لأنه أسود اللون - مثلاً - ونحن نحب أن نرى تلك المحاسن في جسم مشرق البياض ، ولا يبعد أن يكون سر تفضيل البياض في هذه الحالة أنه يطلق سمات الجمال ولا يمنعها، إذ كنا قد تعودنا أن نستشف منه دم الجسم يسري في أعضائه وينضح على إهابه ويجلو لنا بشاشة الحياة التي تمنعها البشرة السوداء .

والأمر الثاني التفريق بين الإحساس بالجمال والرغبة في الاستيلاء على الشيء الجميل . فإن الإحساس بالجمال يطلق النفس من أسرها ولكن الرغبة في الاستيلاء على الشيء الجميل قد توقع النفس في أسر الحاجة . فإذا سلب العشق حرية العاشق وقيده بأهواه معشوقه فليس ذلك بحجة على أن الجمال ينافي الحرية في صاحبه أو في الناظر إليه .



## رأي شوبنهاور في معنى الجمال في الفن والحياة

آرثر شوبنهاور فيلسوف ألماني متشارق عبوس الفكر ولكنه جريء على تشاوئه ظريف على عبوسة فكره . وهو أشبه الفلسفه المحدثين بالشعراء وأقربهم إلى المتصوفة وأعترفهم بالحياة على ما في مذهبة من الوع بذم الحياة .

وكأنه كان منكراً للحياة لا شاكياً منها ، أو كأنه كان يعيي خلقتها عيب الزميل الناظر في عمل زميلاً لا عيب المخلوق الذي برحت به صروف المقادير وثقلت عليه وطأة القضاء ، فهو لا يصوب سهمه إلى صور عصر من العصور ولا إلى أنظمة الأحياء في جميع العصور ، ولا إلى صور الحياة وهيئاتها وما يتناوله التغيير والتحسين من عروضها وصفاتها ، ولكنه يصوب السهم إلى صميم الحياة نفسها بل إلى صميم كل حياة متخيلة حتى حياة الكون العظمى ! وقل في الناس من يوغل هذا الإغفال ويخترىء هذا الاجتراء . فهو لا يسمعك صرخة ألم ولا ثورة نفس ولكنه يبدي لك ملاحظة الناقد المتأمل الذي كأنما يلاحظ على شأن بعيد عنه يعرضهعارضون عليه ، والذين يحسبون شوبنهاور كغيره من المشائخ عبداً متمراً على حكم الحياة صارخاً في قفاصها يظلمون مذهبة أشد الظلم ويقفون به عند منتصف طريقه . فإنما هو خصم عنيد للحياة صارخ « في

وجهها » لم يعترف بسلطانها ولم « يعتمد أوراقها » ولم يسلم قط بحقوقها من أصلها حتى يقال إنه متمرد عليها !

وإنني لأرى في هذه الجرأة من الطموح وحيوية الفكر ما لست أراه في تفاؤل الفلاسفة الآخرين الذين لا يكلفهم التفاؤل شيئاً كبيراً من جهد الفكر ورياضة النفس ، ولا يكونون فيه إلا منقادين للقضاء اتفياد الصخرة لقوة الجذب والحيوان لغريزة الحياة ، ومن الغرائب أن يحتاج الفكر إلى الحيوية حتى في الاجتراء على الحياة نفسها والانحاء عليها في أساس وجودها . ولكنها هي الحقيقة التي لا مراء فيها . وهي بعبارة أخرى إن حيوية الفكر تظهر في إنكار الحياة والدعوة إلى رفضها كما تظهر في انغماض المنغميين فيها وإعجابهم بحظوظها ومحاسنها . وربما كانت حيوية شوبنهاور في اجتراءه على أصول الحياة أكبر من حيوية تلميذه « نيتشه » في الاجتراء على أصول الآداب وفضائل الأديان ، وإن كان نيتشه قد تخيل أنه أبعد النقلة ووثب من النقيض إلى النقيض حين تحول من إنكار الحياة على مذهب شوبنهاور إلى توكييد الحياة وإرادة القوة على مذهبه هو الذي دعا إليه بعد ثورته على الأستاذ الكبير وعزوفه عن دين العدم وسنة الإنكار ، وليس الفرق بين « لا » الكبرى التي كان يقول بها شوبنهاور و« نعم » الكبرى التي كان يقول بها نيتشه إلا كالفرق بين النهي والأمر من فم الجبار القدير الذي ينهى ويأمر بقوة واحدة وحق واحد ، فكلاهما لا يفوته به إلا قائل مطاع في « لائه » وفي « نعمه » مخول أن يشير بيده ذات اليمين أو ذات الشمال .

ولشوبنهاور فلسفة واسعة زاخرة طرق فيها مباحث الفلسفة على اختلافها بمحاسة المتدلين وزكانة المتصوف وبساطة الفنان ، وفصل فيها

رأياً في معنى الجمال يشف عن غور عميق وإحساس دقيق ونفس خلقت للحياة ولكنها صرفت إلى إنكارها بلفترة صغيرة في أداة من أدواتها أو بزيادة طفيفة أضيفت إلى بعض موهبها فجارت على بقيتها ، ورأيه في الجمال هو الذي يعنينا هنا وهو الذي أردنا أن نخصص له هذا المقال بعد أن بينما رأينا آنفاً في معنى جمال الحياة وجمال الفنون .

وأقوم ما في رأي شوبنهاور في معنى الجمال الفني هو قوله إن مهمة الفن هي فصل الشكل « القالب » عن المادة لا أن يحكي لنا الشكل والمادة معاً حكاية صحيحة محكمة . لأن الفن موكل بالصور الباقية والنماذج الخالدة لا بالكتائن التي توجد في الحياة مرة واحدة ثم تمضي لطبيتها غير مكررة ولا مردودة . فإذا أراد المصور أن يمثل إنساناً لفت نظره فليست الذي يعنيه من ذلك الإنسان أنه فرد من أفراد نوعه مستقل بعادته وشكله وعمره ، ولكن الذي يعنيه منه أنه « قالب » يصلح أن يكون نموذجاً عاماً لأفراد كثرين أو للنوع كله ، وهذا النموذج هو الذي يأخذ المصور ويفصله عن مادة ليتمثله مستقلاً عنها إما في تمثال أو صورة أو قصيدة من الشعر تنسيك الرجل الفنان بما تروي لك عنه من الأشكال الإنسانية الخلقة بالدراهم ومعاناتها التي تعبّر عنها تلك الأشكال . ويقول شوبنهاور : « إن إبراز الشكل وحده بغير مادته جوهري في كل عمل فني . وهذا لم يكن له تأثير الشمع أثر في النفس من الوجهة الجمالية ولم تتحسب من هذه الوجهة بين أعمال الفنون ولو أنها حين تجاد صناعتها أقمن مئة مرة أن تخدع الناظر عن حقيقتها من أحسن تمثال وأجمل صورة ، فلو أن الخداع بمحاكاة الحقيقة هو غرض الفن ل كانت تماثيل الشمع في المكان الأول بين الآثار الفنية ، غير أنها تبدو كأنها لا تمثل لنا الشكل وحده بل تنقل لنا الشكل والمادة معاً ، ومن ثم توهمنا أن الشيء المحكي ذاته مائل

أمام أعيننا ، فتختلف بذلك عن أعمال الفن الصادقة التي تبعد بنا عن الشيء الذي يوجد مرة واحدة ثم لا يعود إلى الوجود أبداً : أعني الفرد ، وتقرب بنا إلى الشيء الذي يوجد بلا انقطاع في الزمن الباقى الذى لا نهاية له وفي العدد المطلق الذى لا حصر له وهو « الشكل » أو فكرته . فمثلاً الشمع يبين لنا الفرد نفسه أي ما يوجد مرة ولا يعود إلى الوجود ولكنه مجرد من الحياة التي تعطى ذلك الوجود الزائل قيمته . فهو يبعث فينا قشعريرة كأنها قشعريرة الناظر إلى الجنة الهماءدة . . . . ويشاهد أن الصور المحفورة على النحاس الأسود تمُّ على ذوق أكرم وأرفع من الذي تراه في المحفورات المصبوبة والنقوش الملونة وإن كانت هذه أحظى وأجمل عند من ينقصهم الذوق المذهب والنظر السليم . وسبب ذلك كما هو ظاهر أن المحفورات السوداء تعطينا الشكل وحده في هيئته المجردة التي يتناولها الإدراك أما اللون فهو شيء متعلق بحسنة النظر أو بالتفاعل الخاص الذي يقع فيها » .

ويجوز لنا أن نزيد على الشواهد التي أتى بها شوبنهاور أن الصورة الشمسية لا تعجبنا كما تعجبنا صور الفنانين الحاذقين لأنها تنقل لنا الشيء الحقيقى كما يبدو للحس في حين أن الصورة التي يرسمها الفنان تنقل لنا شكل ذلك الشيء كما يبدو في نفس عقريه واعية تنظر إلى معانى الأشكال المجردة لا إلى مادتها المحسوسة ، ونزيد عليها كذلك أن الوصف الشعري الذي يعني بإحصاء الموصوفات وترتيبها وحكاية أحجامها وسرد أعدادها وتقييد موادها وألوانها لا يعجبنا كما يعجبنا الوصف النفسي الذي ينفذ بنا لأول نظره إلى بوطن الموصوفات وطبعه إحساس الناظرين إليها والمفكرين فيها . وليت شعراً نحن الأنصيائين يفطرون إلى ذلك ولا يعتنون

أنفسهم في وصف الأشياء « كأنك تراها » فلا يبلغ من جهدهم في الوصف على هذا الأسلوب إلا أن يمسخوا بطاقة البريد الشمسية التي تعيد المنظر « كأنك تراه » ولكنها لا تساوي في سوق الفن والتجارة أكثر من مليمين !!

أما رأي شوبنهاور في وصف الجمال فمبني على رأيه في كنه الحياة وما وراء الطبيعة .

فهو يقسم الدنيا « إلى فكرة وإرادة » ويقول إن الدنيا « في « الفكرة » هي الدنيا المكونة قبل أن تظهر في حيز الأسباب والقوانين وعلاقات الأشياء بعضها ببعض ، وأن الدنيا « في الإرادة » هي هذه الدنيا التي نcabد أو صابها وقوانيتها ولا نذوق السرور فيها الا لسبب من الأسباب التي تدور عليها أغراضنا وشهواتنا . ولما كان سرورنا بالجمال سروراً بلا سبب ولا منفعة فهو من قبيل الفكرة المجردة التي تحسها النفس المجردة وتنظر إليها كما هي في عالمها المزه عن الأسباب وال العلاقات . السر في وضوح إحساسات الشباب وجمالها الكمال هو كما يقول شوبنهاور إننا في عهد الصغر نرى « فكرة النوع » وراء صورة الفرد إذ تلوح لنا لأول مرة ، لأننا نتمثل في كل فرد غوذجاً جديداً لم تسبق لنا معرفة به ولم تظهر لنا أية دلالة أخرى عليه ، فالشجرة الأولى التي نراها تمثل لنا فكرة الشجر كله أي غوذج هذا النوع الجديد الذي لا عهد لنا به قبل ذاك . ولا تقتصر على تمثيل شجرة واحدة زائلة كما هو شأنها عند من تواردت عليهم مناظر الأشجار الكثيرة ، « وهذا نرى فيها الفكرة الأفلاطونية التي هي في الحقيقة جوهر الجمال » .

تلك خلاصة وجيبة جدّاً من رأي شوبنهاور في معنى الجمال تطلع

القارئ على محمل فلسفته في هذا الباب ولا تعنيه عن الرجوع الى مطولاً نه . فأين نتفق في هذا الرأي وأين نفترق ؟؟ وأين يتساوى القول بأن الجمال « فكرة » والقول بأن الجمال « حرية » ثم أين يتعارضان ؟؟ يتساويان حين نذكر أن « الفكرة » في رأي شوبنهاور لا بد أن تكون بعيدة عن عالم الأسباب والضرورات ومن ثم لا بد أن تكون مطلقة من أسر الأسباب والضرورات ، ويتعارضان حين نذكر أن الحرية لا تكون بغير إرادة وأن شوبنهاور يخرج الجمال كله من عالم « الإرادة المسببة » الى عالم « الفكرة » المجردة .

وما الذي يرجح القول بأن الجمال « حرية » على القول بأن الجمال « فكرة » بعيدة عن عالم الإرادة ؟؟ يرجحه أن الجمال يتفاوت في نفوسنا ويتفاصل في مقاييس أفكارنا ، ولو كان المعمول على إدراك « الفكرة » وحدها في تقدير الجمال لوجب أن تكون الأشياء كلها جميلة على حد سواء .

ونوضح ذلك فنقول : لو كانت الشجرة جميلة لأنها فكرة « فقط » لما كان هنالك داع لتفضيل فكرة الإنسان على فكرة الشجرة ولا صح لنا أن نزعم أن الناس أجمل من الأشجار ، ولكننا نعلم أن فكرة الإنسان غير فكرة الشجرة وأن الفكرتين تتفاصلان في تقدير الجمال ولا بد أن يكون تفاضلها ميزة أخرى ، فما هي تلك الميزة الأخرى ؟!

هي الحرية ! فالإنسان أوفر من الشجرة نصيباً من الحرية ولذلك هو أجمل منها وأرفع في درجات الكمال ، وكذلك تتفاوت « الفكريات » فلا يعنينا القول بأن الجمال فكرة عن القول بأن الحرية هي المعنى الجميل في الفكرة أو هي التي تهب الفكرة ما فيها من الجمال .

ويقرر شوبنهاور أن المادة الصماء لا جمال فيها ولا انس لديها وأنها تقبض الصدر وتشغل على الطبع ، فلم كانت كذلك ؟ لأنها عارية عن الفكرة ؟؟ كلا ! فما من شيء محسوس الا له فكرة مكونة في رأي شوبنهاور . ولكنها تقبض الصدر وتشغل على الطبع لأنها تمثل الركود والجمود أو تمثل التجدد من الارادة والحرمان من الحرية والخضوع المطلق للقانون والضرورة . وقد ذكر شوبنهاور نفسه بعض هذه العلة وقال « إن الحزن الذي تبعه المادة « غير العضوية » في نفوسنا آت من أن هذه المادة تعطى قانون « الجذب » طاعة تامة في حيث تتجه الأشياء . أما النبات فإن منظره يشرح صدورنا ويسرنا سروراً كبيراً يزداد في نفوسنا كلما ترك وشأنه ، وسبب ذلك أن قانون الجذب يبدو لنا كالمعطل في عالم النبات لأنه يتجه إلى خلاف الجهة التي يجذبه إليها ذلك القانون . وهنا تأخذ ظاهرة الحياة لنفسها طبقة جديدة عالية بين طبقات الموجودات ننتهي نحن إليها وتنصل هي بنا ويقوم عليها عنصر وجودنا فترتاح إليها قلوبنا وتهش لها طبائعنا ، وأول ما يسرنا في منظر النبات استقامته وانتصابه ويزداد منظره بهجة إذا بسىء من بين الأجرة الملتفة سرحتان عاليتان في الفضاء ، وقد سميت شجرة الصفصاف بالباكية لأن فروعها تتدلى إلى الأرض وتحبني فتعطى قانون الجذب بذلك الانحناء » .

وإلى هنا يسبق إلى ظنك أن شوبنهاور سيخلص من هذا القول إلى نتيجة القريبة فيقول إن الأشياء تحزننا بما فيها من معانٍ الخضوع وتفرحتنا بما فيها من معانٍ الحرية ، أو أنها تحرّكتنا كلما قل نصيبها من الإرادة وتفرحنا كلما عظم نصيبها من هذه الصفة ، ولكنه يدع هذه النتيجة القريبة إلى نتيجة أخرى لا تؤدي إليها ، هي أن الأشياء تحزننا كلما ابتعدت عن عالم الفكرة واقتربت من عالم الارادة ، وأنها تفرحنا كلما

ابعدت من عالم الارادة واقتربت من عالم الفكرة ، فيمشي مع  
« الحرية » شوطاً بعيداً في وسط الطريق ولكنه يفترق عنها في مبدئه  
ومنتهاه .

\* \* \*

ولعلنا بعد إذ بینا أن الآداب والفنون هي أسمى مطالع الحرية  
وأصدق ترجمتها تكون قد بینا أيضاً أن الأمم المغلوبة تشتد الاستقلال حين  
تنشد الجمال ولا تخلس من رسالة الحرية وقتاً تنفقه في رسالة الآداب  
والفنون .

## أصل الجمال في نظر العلم

لمنا في المقال السابق برأي أحد الفلاسفة في أصل الجمال ونريد الآن أن نلم برأي بعض العلماء في هذا الموضوع أو بالرأي الذي يراه العلم أقرب من غيره إلى تعليل أصل الجمال وسر الشعور به ، وخلاصته أن الجمال وليد الغريزة الجنسية وعنوان أهواء التنااسل ، أو الرغبة في حفظ النوع ، كما يسمونها في اصطلاح النشويين .

يقول ماكس نوردو : « كل أثر ينبع في الدماغ - بأي شكل من الأشكال - من مركز التنااسل ، سواء أكان هذا التباعي مباشراً أو آتياً من تداعي الفكر وتساقط الخواطر فهو الأثر الجميل . وصورة الجمال الأولى في نظر الرجل هي المرأة في سن النضج الجنسي والاستعداد لتجديد النسل ، أي المرأة في عنفوان الشباب والصحة . ففي محضر هذه المرأة يختليج مركز الغريزة النوعية من نفس الرجل بأقوى الاحساسات وأشد الخواطر وتشير رؤية « الظاهرة » وتصورها عنده أقوى بواعث السرور التي يمكن أن تستفاد من مجرد النظر أو التصور . وقد تعود الطبع أن يقرن بين صورة المرأة وفكرة الجمال فيغيريه السرور الذي يستمدده من ذلك بأن يصور كل ما يروقه أو يرى فيه معنى من معاني الجمال في صورة امرأة . فالآمة والشهرة

والصداقة والمحبة والحكمة وغيرها وغيرها إنما تمثل للحواس في هيئة مؤنثة ، ولكن لا أثر لكل ذلك فيما تدركه المرأة وتصوره ، لأن رؤية شخص من جنسها لا تحرك بائي شكل من الأشكال مركز النسل من غريزتها ولا تجد المثل الأعلى من الجمال إلا في الرجل .

أما ما يشاهد من أن المرأة تقاد تقيس الجمال كلها بمقاييس الرجل فسيبيه أن الرجل لتفوقه عليها في القوة يستطيع أن يوحى إليها برأيه وأن يسيطر على أفكارها التي تختلف فكره ، ومع هذا نرى في الواقع فكرة الجمال عند الجنسين تتقارب ولا تتأثر كل التأثير . ولو اتيحت للمرأة القدرة على الاستقلال بالنظر وتحليل ما تشعر به ووصف ما يدور بوجدانها لأثبتت منذ زمن بعيد أن مذهبها في الجمال مختلف من وجوه أساسية شتى عن مذهب الرجل فيه » .

وهذا الرأي الذي أجمله ماكس نوردو هو رأي الكافة من العلماء الأطباء الباحثين في المسائل الجنسية ، وهو المعول عليه عند جمهورهم في تفسير ذوق الجمال والشغف بالفنون . فلا تفسير عندهم للفن والجمال إلا أنه ميل مثقف من ميول الغريزة الجنسية ولا مكان للجمال في العالم - على هذا القول - إن لم ننظر إلى الحياة بعين الرجل الذي يشهي الأنثى أو بعين الأنثى التي يشهي الرجل . ولا سبيل - على هذا - إلى التتحقق من أن الجمال شيء مستقل عن العاطفة الجنسية إلا على شرط واحد هو أن يكره الرجال النساء وأن يكره النساء الرجال . . . وأن تختبئ بينهم الصلة التي تنشئ التسل وتبعد الحب ، ثم ننظر بعد ذلك إلى الدنيا فان رأينا فيها صورة جميلة فهنا لك « فقط » يحق لنا أن نقول أن الجمال شيء والعاطفة الجنسية شيء آخر وأن ليس حب الرجل المرأة أو حب المرأة الرجل هو

أصل الجمال في كل ما اشتغلت عليه الحياة ! وأنت تعلم أن هذا الشرط غير ميسور ولا معقول فلم يبق لك إلا أن تسلم بأن الحياة نفسها لا جمال فيها وإنما يأتيها الجمال من الواسطة التي تؤدي إليها . . . أي من العلاقة بين الذكر والأنثى ! ولم يبق لك إلا أن تسلم بأننا لم نعط الحياة لنشرع فيها بالجمال بل أعطينا الجمال لكي نلد الأحياء البعيدين عنا ليس إلا . . ولنم يبق لك إلا أن تسلم بأن النظر بطبيعته لا بد أن يرى الأشياء كلها دمية شائهة . . إلا إذا كان نظر « ذكر » أو نظر « أنثى » فعنده يجوز له أن يرى الدميم جميلاً والشائه قوياً ويسوغ له التمييز بين الصور والألوان والمعاني والخواطر التي تفرق بينها الفوارق وتحتفل فيها الأوضاع والأوصاف . . !! فهل علمت الآن إلى أين يذهب منطق العلماء الذين يحصرون المعرفة والأدراك في المعامل والأرقام ولا يسمحون للتفكير ولا للإحساس أن يخطو خطوة وراء التشريح والتحليل ؟؟ وهل علمت الآن قيمة الحياة عند هؤلاء العلماء الذين لا يجعلون للحياة نفسها قيمة وإنما يجعلون القيمة كل القيمة لأن تولد الحياة من اختلاف جنسين وأن تنشأ من اجتماع حيين منفصلين ؟؟

إن الغريزة الجنسية لا ريب من أقوى غرائز النفس وأعمقها وأكثرها تفرعاً وتوزعاً في جوانب الإحساس ودخول التفكير ، وإنها ولا جدال على اتصال وثيق بشعور الجمال ومطالب الفنون لا تراها منعزلة عنها فيما ينظمها الشعراء ويثله المصورون ويغنية المنشدون ، ولكن ليس معنى ذلك أنها هي أصل كل شعور بالجمال وأن الحياة نفسها لا جمال لها إلا من حيث أنها علاقة بين ذكر وأنثى ووسيلة لاطفاء الحياة لخلق نوع جديد ، فإن الحياة غاية الغريزة الجنسية وليست هي الجسر الذي نعبره إلى الحب والجمال . فإن كانت الحياة في ذاتها خلواً من معنى جميل أو مقتضياً

عليها بالحرمان من رؤية الكون في هيئة تسرها وترضيها وتوسيع لها من  
أكناf الأمل وتضياعf لها من بهجة الوجود ، فـأي شيء يزيد عليها من  
انقسام الأحياء إلى قسمين ؟ ثم ما فضل البقاء المشوه الذي تتسلل إليه  
باختلاف ذينك القسمين أو ذينك الجنسين ؟؟

أما أنا نصور الأمة والشهرة والصداقة والمحبة والحكمة وغيرها في  
صورة مؤثثة فاما يدل على أن للجمال في أذهاننا معاني كثيرة غير معنى  
الأنوثة وأننا نصور تلك المعاني في صورة المرأة لأنها « الشخص المحسوس  
المحبوب » الذي تقدر الفنون على إبرازه للعيان . ولو لا ذلك لما جاز  
التشابه بين مثال المعاني في الذهن ومثال المرأة في النظر ما دامت المرأة قد  
استثرت بكل صفات الجمال في هذه الحياة .

ويقابل هذا أننا نصور الخواطر القوية في هيئة الرجلة ولا  
نستخلص من تصويرها كذلك أن العلاقة بين الرجل والمرأة هي اصل كل  
ما في الحياة من بأس وقوة وسبب كل ما يتصوره العقل من قدرة ونفاذ ،  
على أن تماثيل الرجال في الفن اليوناني والروماني لا تقل عن تماثيل النساء  
و والإعجاب الفني بجمال جسم الرجل لا ينقص عن الإعجاب الفني  
بجمال جسم المرأة - فلماذا يعجب الفنانون بأمثلة الرجال في أجسام  
الرجال ان كان في غريزتهم أن لا يحبوا الرجال ولا يتخيلوه إلا في أجسام  
النساء ؟؟ أنقول هنا أيضاً إن المرأة لتفوقها على الرجل في القوة  
استطاعت أن توحى إليه برأيها وأن تسيطر على أفكاره التي تختلف  
فكرها ؟؟ أم نقول إن المصورين والممثلين إنما عنوا قدماً بجمال المرأة  
لتعجب به الناظرات من النساء دون الناظرين من الرجال ؟؟ ثم علام  
يدل تصويرنا بعض المعاني المحببة إلى النفس في صور الأطياف والغزلان

وما نحا هذا النحو من فصائل الأحياء ؟؟ وعلام يدل تمثيلنا الماجاعة والقسوة والضغينة والنميمة في هيئة الأنوثة وليست هي مما يرتبط بالغريرة الجنسية ولا هي مما ينطر على الذهن من قبل العلاقة بين الرجال والنساء ؟؟ وهل كان من اللازم أن تخيل جميع المعاني المحبوبة والمكرورة في صور الرجال ليقال إن هذا التصور لا يتوقف على غريرة النسل وغرام الذكور بالإإناث ؟!

\* \* \*

وفي مشاهدات الحياة كثير مما يدحض ذلك الرأي ويلفت القائلين به إلى مواطن الزلل فيه . فالغريرة الجنسية مودعة في جميع الأحياء والنبات ولكن جمال الأشكال والألوان لا يُقسم لها جميماً ولا يكون حظها من الجمال على قدر حظها من الغريرة الجنسية ، والزهرة التي تجذب الذبابة إليها بألوانها ونقوشها لتنقل منها اللقاح إلى إناثها هي أجمل في شكلها ولو أنها من تلك الذبابة التي لا تحتاج إلى الألوان والنقوش لتجذب إلى إناثها ، ولو كانت الغريرة الجنسية هي سر التفاتها إلى الألوان والنقوش لوجب أن تطلبها في إناثها قبل أن تطلبها في الأزهار والأنوار .

وقد عرفنا بالخبرة أن أح恨 الناس للجمال هم أرفعهم نفوساً وأسلمهم أذواقاً وأحسنهم تهذيباً وأسوقهم إلى المتع المعنوية والحصول الكريمة ، وعرفنا بالخبرة كذلك أن الغريرة الجنسية قد تتم وتقوى في أناس لا حظ لهم من رفعة النفس وسلامة الذوق وحسن التهذيب ومتعة الروح وكرم الخصال ، ولا يزيد الإنسان في حب الجمال والفضنة إليه بنسبة الزيادة في الغريرة الجنسية ولا يكون نصيبة من النسل بقدر نصبيه من لذة المحسن الطبيعية والفنية أو قدرته على فهمها وابتکارها ، فغريرة

التناسل قد توجد بمعزل عن حب الجمال ، وحب الجمال قد يوجد بمعزل عن غريزة التناسل ، ولا معنى لأن يقال إننا نستجمل المرأة لأن غريزة التناسل تسوقنا إليها وتضطرنا إلى حبها ، إذ لو كان الأمر كذلك لاغتننا تلك الغريزة عن الجمال وأصبحت كلمة « المرأة » مرادفة لكلمة المرأة الجميلة وأصبح وصف الجمال فضولاً لا يضيف إلى الأنوثة شيئاً من عنده ، وإنما الأولى أن يقال إن غريزة التناسل تعجز بمفردها عن سوق الأحياء إليها فتتخد من الجمال شركاً توقعهم به في أسرها وتستميلهم به إلى حظيرتها ، وكلما عجزت الغريزة عن تنبيه النفس وحضارها على مؤاناتها زادت حاجتها إلى معونة الجمال وعظم اعتمادها على هذا المدد الغريب عنها ، فكأنه الحلوى التي يكسى بها الدواء لتشتهيه النفس إذا عجزت المنفعة البحتة عن الترغيب فيه .

\*\*\*

ومن لا مراء فيه أن الحب يرينا من فتنة الحياة ما لا نراه بغيره وأن جمال المرأة أغلى محسن هذه الدنيا المشهودة . بيد أن الحب لا يخلق فتنة الحياة وليس جمال المرأة هو كل ما في الدنيا من المحسن ، ولكنها يصيغان الدنيا بهذه الصبغة لأنهما يواظنان القلب ويدكيان الشعور ويعثثان كواطن الوجدان فيفتحن لما حوله ويرى ما لم يكن يراه ويستوعب ما كان يلمحه بطرف العين ويستحسن ما كان في غفلة عن حسنه قبل أن تتراءى الدنيا خواطره في ثوبها الجديد . وكذلك تفعل الخمر حين تركض بالشعور وتلهب الدم فإنها تري النشوان من المحاسن ما لم يكن يراه في صحوه وتضاعف إحساسه وعطفه فيشعر بسرور هذا العطف في داخل نفسه ويشعر في الدنيا ببهجة تخفي على من حوله . ولذلك قيل إن الحب سكر أو إنه ضرب من الجنون .

وقد أشرنا الى أن الغريزة الجنسية وسيلة لا غاية وجزء من الحياة وليس كل ما في الحياة ، أما الغاية الحقيقة فهي التام والبقاء وليس البقاء فحسب ، لأن الأنواع تتقدم وتتجمل ولا تبقى على حالة واحدة . وممّى كان التقدم والتحسين غاية من وراء الغريزة الجنسية فلماذا نحصر الجمال كله في نظرة الجنس الى الجنس ولماذا نقول إن الجمال تابع لغريزة النوع - ولا نقول إن غريزة النوع تابعة للرغبة في الجمال ؟؟ كيف نعمل أن هناك نوعاً أجمل من نوع آخر إن لم يكن هناك مقياس عام للجمال غير المقياس الذي ينظر به كل نوع الى نفسه ؟؟ وكيف نعمل الاختلاف بين الأمم العالية والأمم الوضيعة في تذوق محسنات الطبيعة ولذات الفنون إن كانت حاسة الجمال مقصورة على غريزة النسل التي قل أن يمتاز فيها إنسان على إنسان بل قل أن يمتاز فيها الإنسان على الحيوان ؟؟ فإن الأمم العالية تدرك من آيات هذا الوجود ما لا تدركه الأمم الوضيعة ولكنها لا تفضلها في قوة الغريزة الجنسية إن لم نقل إنها دونها في قوة هذه الغريزة ، ولا يسعنا - وإن غلتنا في جمود العلم - أن نقول إن النظرة النوعية وحدتها هي التي تجعل الأوروبي يرى امرأته أجمل منظراً وأحلى شمائلاً من الزنوجية المتبدية في خرائب خط الاستواء .

ولسنا نخطئ حقائق العلم المقررة اذا قلنا إن « الجمال » هو غاية الحياة وإن الغريزة النوعية هي احدى وسائله - أو هي أقوى وسائله الى تلك الغاية . إن هذا لا يصدق من القول بأن الفنون الجميلة نزعة جنسية محولة عن غايتها كما يزعم الباحثون في المسائل الجنسية من جماعة الأطباء « والنفسين » .

وإن الغريزة النوعية لا تفهم إلا على أنها مظهر جسدي للرغبة في

البقاء والبقاء وهي هي الرغبة التي يسعى إليها الفن من طريقه فيسبق إليها الغريزة بمرحل لا تعبّرها إلا في الزمن الطويل ، فالحب والفن يسعين معاً إلى وجهة واحدة ويتعاونان معاً في المسير في سنن واحد ، لهذا يشتق الحب إلى الفن ويستيقن الفن إلى الحب ، ولهذا يجور الشغف بالفن أحياناً على غريزة النسل فلا يهنا الفنانون بالنسل الموفق السعيد . ولا ينموا حب الجمال في الفنانين على حساب الغريزة النوعية إلا لأنهما شريكان متكافلان يزيد في أحدهما ما ينقص من الآخر ، فلا بأس على هذا المعنى أن نقول إن الغريزة الجنسية هي نزعة فنية ظاهرة في ثوبها الجسدي وليس التزعة الفنية هي الغريزة الجنسية الحائدة عن الطريق .

## في الأساليب

كنت أتصفح الرسائل الأدبية التي كان ينشرها « أناتول فرانس » في صحيفة « الطان » فانتهيت إلى المناقشة التي دارت بينه وبين شارل موريس على الأدب الحديث وأساليب المستقبل وفيها يقول بعد كلمات اقتبسها من رسالة ذلك الأديب : « كلما انعمت النظر بدا لي أنه لا جيل إلا السهل ! فقد فرغت من ذوق الغوامض وصرت أرى أن الشاعر أو القاص الذي لا يعاب هو الذي يتتجنب أن يكلف قارئه أي تعب ولو كان هيناً وأن يجشممه أية صعوبة ولو كانت طفيفة . وخير له أن يفاجيء القراء التفاتاً القاريء ولا ينتزعه منه انتزاعاً وأن يحذر التعويل على صبر القراء المطلعين وأن يعتقد أنه لا يقرأ إلا إذا قرئ سهلاً . فللعلم حق الانتباه والتأمل علينا وليس للفنون ذلك الحق لأنها بطبيعتها تسر ولا تنيد ووظيفتها أن تعجب ولا وظيفة لها غير ذلك . فيجب أن تكون جذابة بغير شرط ... ». ثم قال : « وهناك فرق بين قصيدة تغنى ومقالة تكتب في الهندسة الوصفية ، ومن الواجب ألا تكلينا مسرات الفنون أقل مشقة » .

وفي وسعك أن تقول إن أناتول فرانس لم يجد هنا مذهبة في أسلوب الفن وحده وإنما أبدى مذاهب في كل شيء من معضلات هذه الحياة التي ينبغي - على رأيه - ألا تكون لها معضلات على الإطلاق ؟ فلا

يعنينا أن نحس من هذه الحياة خيراً وراء الظواهر التي تراءى لنا بنفسها ولا تفرض علينا أكثر من النظر إليها . وإذا قيل لنا إن في الكون أسراراً لا يسهل التأدي إليها وإن للنفس أغواراً لا تطفو على وجه الحروف الأبجدية ولا تطير على السنة الشعراء والقضاء ، وإن للجمال معانٍ محجة لا تبرز للناس في ثياب الحمam في كل حين - فذلك لا يضرنا ولا يزعزعنا عن رأينا ولا يمنعنا أن نتمطى على الكرسي الوثير ونطبق أجفاننا الكسلى وننفث قليلاً من الدخان في الهواء تتبعه بآهـة لطيفة تنم على الذوق المترف والطبع الأنـيق ! ثم نقول : « لا ! لا ! أي حق للطبيعة أو للحياة في أن تتبعنا وتشغل علينا ؟؟ إنما حقها الوحيد أن تدعـنا نتممل قليلاً إذا نحن شئنا أن نتـخذ من ذلك دليلاً سهلاً على الرشاقة المدللة والتختـثـ المـحـبـوبـ ! أما إذا هي أبت أن تعرض علينا محسـنـها كلـها وـنـحـنـ خـادـرـونـ فيـ بـهـوـ السـمـرـ فـلـتـذـهـبـ بهاـ حـيـثـ تـشـاءـ وـلـتـحـجـبـهاـ عـنـ الـأـنـظـارـ أوـ تـعـرـضـهاـ عـلـىـ الـأـشـقـيـاءـ الـذـيـنـ يـطـيقـونـ فـتـحـ الـأـجـفـانـ وـالـسـعـيـ عـلـىـ الـأـقـدـامـ .. ! فإنـاـ لـاـ نـرـىـ فـرـقاـ بـيـنـ الـطـبـيـعـةـ وـالـقـهـرـمـانـةـ الـتـيـ نـنـقـدـهاـ أـجـرـهاـ عـلـىـ أـنـ تـجـلـوـ أـمـامـاـ كـلـ ماـعـنـدـهاـ مـنـ التـحـفـ وـالـمـطـرـبـاتـ وـنـحـنـ فـيـ مـقـاعـدـنـ سـادـرـونـ بـيـنـ الـأـقـدـاحـ وـالـدـخـانـ وـأـلـحـانـ التـهـويـمـ وـالـفـتـورـ . ولـيـسـ مـنـ شـأنـ الـظـرـفـ النـاعـمـينـ أـنـ يـشـغـلـواـ أـنـفـسـهـمـ بـعـصـاعـبـ الـحـيـاةـ أـوـ يـسـمـحـواـ لـخـواـطـرـهـمـ الـوـادـعـةـ أـنـ تـسـأـلـهـاـ عـنـ خـبـيـاـهـاـ وـأـسـرـارـهـاـ وـتـشـاطـرـهـاـ هـمـوـمـهـاـ وـأـشـجـانـهـاـ وـأـنـ يـتـلـلـوـاـ وـيـنـقـبـوـاـ إـذـاـ قـيـلـ لـهـمـ إـنـ الـدـنـيـاـ عـبـثـ عـابـثـ وـأـنـ يـجـهـدـوـاـ وـيـنـقـبـوـاـ إـذـاـ قـيـلـ لـهـمـ إـنـهـاـ جـدـ خـطـيرـ مـسـتـورـ الـمـقـاصـدـ وـالـغـيـاـتـ . كـلاـ ! كـلاـ ! فـمـاـ نـحـنـ وـمـاـ ذـاكـ ؟؟ وـمـاـ لـلـحـيـةـ وـلـلـنـاسـ تـشـغـلـهـمـ بـاـ يـشـغـلـهـاـ وـقـتـحـنـ ضـمـائرـهـمـ بـاـ يـتـحـنـ ضـمـيرـهـاـ ؟؟ إـنـماـ عـلـىـ النـاسـ وـاجـبـ وـاحـدـ هوـ أـنـ يـسـرـواـ وـهـمـ نـائـمـونـ غـاقـلـونـ ، وـعـلـىـ الـحـيـةـ وـاجـبـ وـاحـدـ هوـ أـنـ تـسـرـهـمـ وـلـاـ تـنـقـاضـهـمـ ثـمـنـاـ مـنـ الـفـكـرـ أـوـ مـنـ الـإـحـسـاسـ

لذلك السرور ، فإن تجاوزت هذا الحد وأبى أن تنقل محسنها لكل من يصفق لها بيديه وهو مستلق على سريره فجزاؤها الإعراض والإهمال وعليها أن تبحث عن الجن والملائكة لترىهم ما عندها . . . ، أو تنشيء لها خلقاً جديداً غير الآدميين تتسلى بهم إلى أن يقبل هؤلاء أن يتزلوا بعض التترل فيعاملوها بغير ما يعاملون به الخادم التي تحمل لهم المائدة وتنتظر الأمر على أضعف همسة وأقرب إشارة !

\*\*\*

إننا لا نشوء فلسفة اناتول فرانس أذ نصورها في هذه الصورة الهزلية وإنما نحكى ملامحها على الهيئة التي تستحق بها نصيتها من السخرية والضحك ، والحقيقة أن من أسفف السخف أن يقال إن مسرات الشعر والكتابة والفنون عامة لا تحتاج إلى التأمل والانتباه وانها مطالبة بأن تعرض نفسها على الناظرين ليلتقطوا إليها حين يشاءون بلا جهد ولا استعداد .

نعم إن الجمال سهل متعجب ولكن سهل على من ؟؟ وبعد ماذا ؟ على الذين يقدرونها ويحبونه ، وبعد الخبرة والممارسة والتذوق والتهذيب ، فليس معنى السهولة في جمال الفنون أنه رخيص مباح لكل من يرمي به جانب عينه ولا أنه غني عن التأمل والتفكير ، ولكن معناه أنه سهل سائع لمن يستعد له استعداده ويبذل فيه ثمنه ، وكذلك الشمرة الشهية سهلة سائعة لمن يشتريها ويغرسها ولكن ليس معنى ذلك أنها تمطر من السماء أو تطرح على التراب أو تنمو كما ينمو نبات السحر الذي لا يسكن ولا يتعهد ولا يقام عليه بالعلم والاختبار . وإن سهولة الفنون لغالبية « صعبة » على من يريد الوصول إليها مبتكرة أو مجتنياً بل هي قد تغلو وتصعب حتى تستدعي من التأمل والانتباه ما لا تستدعيه الهندسة

الوصفية وما هو أعضل منها في المعلومات والمعقولات .

ولو كان الغرض من اشتراط السهولة في الجمال أن يكون سهلاً على كل من يطلبه بلا تفاوت في الدرجات والمواهب لما كان في الشعر كله قصيدة واحدة جميلة أو حقيقة بأن توصف بالجمال . فإن شعر شكسبير سهل على بعض القراء ولكنه من الألغاز والمعميات على آناس آخرين ، وإن هؤلاء الآخرين قد يطيب لهم شعر بيرون ولكنه اذا قرئ على من دونهم في الفطنة والشعور عابوه واستشقواه أو كابدوا في فهمه الصعوبة التي تنفي صفة الجمال في رأي أناتول فرانس ومن جرى مجراه ، ونسوق الشواهد من شعراء العرب فنقول إن المتibi مثلاً صعب على من يستسهل البختري والبختري صعب على من يستسهل الشعراء العذريين . وشعر الشعراء العذريين صعب على من يستسهل ابن معنوق والبهاء زهير ، وهكذا الى أن نهبط الى طبقة تستصعب شعر هؤلاء جميعاً ولا تجد السهولة « الجميلة » إلا في الأزجال الغثة والأناشيد الوضيعة وما في منزلتها من الشعر المبتذل الركيك . فإذا جعلنا السهولة ميزاناً لنا في الفنون والخذنا الشيوع عنواناً على السهولة فقد نهادى في ذلك حتى يصبح لغ الأطفال في عرفنا غاذج البلاغة العليا ثم تنحدر البلاغة « سفلاً ! » حتى تنتهي الى فحول الشعراء وأئمة الكتاب وإلفصحاء !

\* \* \*

فلا بد لنا إذن من التسليم بأن كثيراً من الشعر والكتابة قد يوصف بالجمال وهو مع ذلك صعب مغلق على طبقات كثيرة من الناس ، وإن أسهل الشعر ربما كان أشيعه وأسيره ولكن لا يلزم من ذلك أنه هو أبلغه وأقربه الى الجمال والاتقان . وأن ليست المعاني العامة هي أصدق المعاني

وأولاها بأن تنظم في القصيد وتوصف في البيان وإلا حكمنا على كل شعور رفيع يختص به العلية المثقفون بأنه شعور كاذب ومعنى غير صحيح ، وأن الشعر الذي يسهل فهمه على سواد الناس ربما كان أسعد حظاً من الشعر الذي يفهمه النخبة القليلون ولكنه لا يكون من أجل ذلك أجود عنصراً ولا أحق بالاصناف والانشاد .

ولإنما تدح السهولة في الأدب ثم تدل على النبوغ والمقدرة إذا أدى بها الأديب المعاني التي يؤديها غيره بمشقة واعتساف . أما إذا ضرب صفحأً عن تلك المعاني فلم يشعر بها ولم يعالج نظمها وتصويرها وتعدادها إلى غيرها مما لا يصعب نظمها وتصويره فأي فضل له في سهولته وأي مقدرة له في اجتناب المأزق الذي تخترق به المقدرة وتستبرأ به الداعوى ؟ ذلك كالرجل الهزيل الذي يبصر الجبار الضليع يرفع الصخرة من الأرض ويسيء بها الهوينا وهو يتصرف عرقاً ويتasaki جهداً فيقول لا ! حاشاي أن أتصبب مثله عرقاً أو أتasaki جهداً ! إنني لأربأ بنفسي عن ذاك ! إنني لأرفع هذه الحصاة من الأرض وأعدو بها أمامه وهو محني الظهر متشد في مشيته وأنا منتصب القامة خفيف القدمين !

بيد أن السهولة لا تجد لها نصيراً أسوأ من أولئك الذين يجعلونها وحدها أساس البلاغة ومحورها ويقولون إنها هي دون المعنى كل ما يطلب من الشعر الرائق والنشر المستعدب ، ويوردون على ذلك أبياتاً اتفقت الأذواق على استحسانها والاعجاب بها ولكنها في زعمهم خلت من المعاني ولا فضل فيها لغير « الصياغة اللغظية » وطلاؤ العباره ، وأشهر ما يوردون من ذلك قول كثير :

ولما قضينا منى كل حاجة ومسح بالأركان من هو ماسح

ولم ينظر الغادي الذي هو رائح  
وسائلت بأعناق المطّي الأباطح  
بذاك قلوب منضجات قرائح  
ولا راعنا منه سنيح وبارح

وشدت على حدب المطایا رحالنا  
أنجزدنا بأطراف الأحاديث بيننا  
نقعننا قلوبًا بالأحاديث واشتفت  
ولم تخش ريب الدهري في كل حالة

أو قول العتابي في وداع جارية :

ما غناء الحذار والأشفاق  
ليس يقوى الفؤاد منك على الوج  
غدرات الأيام منتزعات  
إن قضى الله أن يكون تلاق  
هونسي ما عليك واقني حياء  
أينما قدمت صروف المنايا  
عُر من ظن أن تفوت المنايا  
كم صفين متعا باتفاق  
قلت للفرقددين والليل ملق  
ابقيا ما بقيتا سوف يرمي  
والقطعتان ولا ريب من أعزب الشعر وأسلسه وهو كذلك خلو  
ما تعود النقاد أن يسموه « بالمعاني » في الشعر ، ولكن لا نقول مع  
القائلين أنها طلاوة لفظية ليس إلا .. ولسنا نحسب الفضل في  
استحسانها للحرروف والكلمات كما يحسبون ، فإن في الشعر شيئاً غير  
الألفاظ » والمعاني » الذهنية وهو « الصور » الخيالية وما تنطوي عليه من  
دواعي الشعور ، وأبيات هاتين القطعتين حافلة بتلك الصور التي تتوارد  
على الخيال كما تتوارد المناظر للعين في الصور المتحركة ، فيكاد القارئ

ينسى كلما تها وحروفها وهو ينشد لها لما يستشفه فيها من الأخيلة المتلاحقة وما يصحبها من الخواطر الحية المتساقة . ولو أن الأبيات الأولى نقلت إلى اللوحة ملأة فراغاً من الشريط المصور لا يملأه أضعافها من قصائد « المعاني » وقصص الواقع ، لأنها تنقل لك صور الحجيج غادين رائحين يجتمعون متاعهم وي Sheldon رواحلهم ويختهم الشوق إلى أوطانهم بعد أن قضوا فريضتهم التي فارقوا من أجلها ديارهم وأصحابهم ، ثم تنقل لك صور البطحاء تعلو فيها أعناق الإبل وتسلل وتنساب أحياناً كما تناسب الأمواج كرة بعد كرة وفوجاً بعد فوج ، ثم تنقل اليك في المنظر نفسه صور الركبان أقبل بعضهم على بعض جماعات جماعات يتجادبون أطرافاً من الحديث ويتطاردون آلافاً من الروايات والأنباء ويدهبون في ذلك كل مذهب تلم به الأذهان في حشد كثير مختلف الأوطان والأعمار متباين التجارب والأطوار ، ثم تنقل اليك صورة القائل وما في نفسه من الشجن واللوعة وما يحركه من ذاك إلى التسلی بالحديث واللياذ بغمار الناس ، ولا تفوتك من تلك الصورة قصة كاملة تنبئك عنها « القلوب المنضجات القرائح » وتدل عليها رائحة السامة التي تنسم عليك من قوله « ومسح بالأركان من هو ماسح » . . . كأنما تمسح الأركان لم يكن همه الذي يعنيه من تلك الرحلة وكأنه كان يتسلل به إلى مأرب يشغله عن الأركان ومن يمسحها من الماسحين ، وإلى جانب هذه المناظر والخواطر حواش شتى يضيفها الخيال وتقليلها البديهة . فإذا أنت من الأبيات الخمسة في وادي موج المشاهد ويتتابع بدوعي الشعور ، وفي ذلك على ما نرى شيء غير اللفظ السهل الذي يحسب قوم من النقاد أنه كل ما في هذه الأبيات من فضيله الجودة ومزية الاعجاب .

أما أبيات العتابي فتروي لك قصة وافية من موقف وداع بين فتاة

غريبة لا عهد لها بشدائد الأيام ولا صبر لها على مصانعة الحوادث ورجل مستسلم للخطوب عنده من لوعة الفراق مثل ما عندها ولكنه يسري عنها ويخفض من جأشها ويريد أن يحمل على كاهله وحده مصيبيتها بفراقه ومصيبيته بفراقها ، فيعود بالصبر حيناً وبالحكمة أحياناً ويستجمع لهذا الموقف كل ما أفادته التجارب من العبر وما علمته الصرف من التجمل ، ثم يغلبه لاعج الهم ويضيق به التأسي فلا يكفيه منه أن الناس يفترقون في الحياة ويلتقون ولا يرضيه أن العشاق يتمتعون بالصفاء ويحرمون ، بل يذهب إلى التأسي بفارق المنايا ، بل إلى ذلك القضاء الأبدي الذي يضرب بين الفرقددين بسهمه وإن أمل لها في البقاء ومد لها في آماد اللقاء ، وحول ذلك الموقف تاريخ نفسيين يحول الخيال من ماضيها القرير وحاضرها الأليم ومستقبلها المريب في مسرح يتعاقب عليه الحب والصفو والأمل والشجو واليأس والعذاب وكل ما يحييك بالنفس ويدور بالخلد من ضروب الإحساس والتفكير في هذا المجال . وليس ذلك كله بالبداهة لفظاً بحثاً وكلاماً سهلاً بخلاف من كل معاني الجمال إلا حلاوة السهولة التي فتن بها أناتول فرانس وأمثاله من فلاسفة الأندية الناعسة والكراسي الوثيرية والجمال الذي يشتري هو الناظرين ولا يشتريه الناظرون . . .

وفحوى ما تقدم أن الصور الخيالية والمعاني الذهنية هي الأصل في جمال الأساليب في الأدب والفنون ، وأن الفنان لا يطالب بأن يكون سهلاً لكل إنسان ولا يقييد بالمعاني والخواج التي يتساوى في التفطن لها والتأثير بها جميع الناس .

( في الأساليب )

٢

## الأسلوب الأفرينجي

الأسلوب الأفرينجي هو كل أسلوب معيب في رأي فئة من النقاد يحسبون في هذا العصر أنهم حذقوا ملكرة اللغة وورثوا سليقة البلاغة العربية ، وكل أسلوب ركيك مستضعف فهو عند هؤلاء النقاد من الأساليب الأفرينجية التي طرأت على اللغة بعد اختلاط الشرق بالغرب ومعالجة الترجمة من لغات الأفرينج إلى لغة العرب ، لأن الركاكة شرط أصيل يشترطه الأفرينج في كلامهم ولا يقررون البلاغة عندهم إلا إذا شبيت بشيء منه . ! وليس الأمر كذلك ولا هو مما يخطر على بال ناقد رشيد ، فإن الأفرينج يعييون الركاكة كما نعيها وينتقدون ضعف التأليف كما ننتقده ويعنون أشد العناية باجتناب الخطأ في النحو والصرف والقواعد الأساسية المتفق عليها . ولكن نقادنا الذين يجهلون اللغات الأفرينجية يفوتهم ذلك ويختتصرون المسافة اذا استعرضوا الأساليب ، فما استحسنوا منها فهو للعرب خاصة وما استهجنوا فهو للأفرينج عامة ! وبحسبون أن الصحيح القويم من العبارات لا يمكن أن يكون إلا عربياً وأن السقيم المعوج منها لا يمكن أن يكون إلا اعجمياً ، بطبيعة في اللغات لا تحول عنها ولا يد فيها للمتكلمين بمفرداتها وتراسيئها . وهذا هو الخطأ الذي نود

ان نكتب عنه لنرد العيوب الى اصولها ونوجه بنقد الأساليب الى وجهة أقرب الى الهدایة وأقمن بالتوقف للأسباب الصحيحة .

\* \* \*

كان قراء اللغة العربية وبعض اللغات الافرنجية يحسبون أن كثرة الفصل بين الجمل خاصة من خواص الأسلوب الافرنجي تطرقت الى لغتنا من الترجمة أو من محاكاة كتاب الغربيين في رصف الجمل وتقسيم العبارات . ولست أشك في أن الافرنج أقل منا استعماً لحروف العطف والصلات اللفظية الظاهرة وأن بعض المقتدين بهم نقلوا عنهم هذه العادة الى الكتابة العربية فلحسن منهم من أحسن وأساء منهم من أساء . ولكنني أعتقد أن الفصل بين الجمل خاصة من خواص التفكير قبل أن تكون خاصة من خواص حروف العطف وصلات الألفاظ ، وأرى أن كتاب الافرنج أكثر منا عنابة بوصل المعاني وترتيب الموضوعات وإن ظهر على ترجمة أساليبهم أنها أقرب الى التفكك والانقطاع بين الجمل والفقرات ، وأرى من ناحية أخرى أن البلاغة العربية لم تخل من الفصل الكثير في أساليب أفسح الفصحاء وأقدر الكتاب والمنشئين ، بل هذا القرآن الكريم تتواли فيه الآيات أحياناً بلا صلة لفظية بينها غير الصلة التي تفهم من سياق الكلام وتؤديها علامات الترقيم أحسن أداء . وسأفتح المصحف الساعة على أول الآيات التي تصادفي وهي هذه الآيات من سورة آل عمران :

« ولا تحسين الذين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون . فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون . يستبشرون بنعمة من

الله وفضل وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين - الذين استجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم . الذين قال لهم الناس إن الناس قد جعوا لكم فاخشوهם فزادهم الله إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل» وهي آيات تقع منها علامات الشرقي موقع حروف العطف في أكثر مواضع الفصل والوصل ولا يؤخذ عليها ذلك عند قارئ من قراء العربية الأقدمين أو المحدثين ، وقد حفظها الناس ومثلوا بها للبلاغة العالية قبل أن تنقل أساليب الأفرنج إلى اللغة العربية بعدها قرون .

\*\*\*

وتارة يصفون بالترننج كل أسلوب لم يجد فيه صاحبه حذو العرب الجاهليين والمخضرمين الذي سبقوا الكتابة والكتاب وعبروا في عهد البداءة على فطرتهم الأولى البعيدة عن العجمة والحضارة .

وقد نفهم غرضهم من ذلك إذا قصدوا الرجوع إلى أسلوب النظم في الجahلية ، لأننا نحفظ من شعر ذلك العصر قصائد وأبياتاً يجتمع لنا منها نمط في الشعر يصح أن يسمى أسلوباً يقتدي به ويطبع على غراره .

أما إذا قصدوا الرجوع إلى أسلوب الترث في الجahلية فإن هؤذلك الأسلوب وأين هي الكتب والرسائل التي وضع فيها ؟ إننا لا نروي من كلام الجahليين المشور إلا فقرات مبتورة وأمثالاً موجزة وخطباً مشكوكاً فيها هي في ذاتها فقرات وأمثال لا صلة بينها ولا وحدة بين أجزائها ، ويمكن أن نستخرج من هذه البقايا المشتتة رأياً في ذوق البلاغة الموجزة عند العرب ولكننا لا نستطيع أن نستخرج منها مذهبأً في الأساليب الم sehba والباحث المستفيضة التي تجري فيها المعاني والمعلومات شوطاً أبعد من غاية المثل

## السائل رالكلمة العائرة .

وليس الذي نرويه من قصائد الجاهليين بالنموذج الذي يقتدى به في النظم لأنها في الغالب أبيات مبعثرة تجمعها قافية واحدة يخرج فيها الشاعر من المعنى ثم يعود إليه ثم يخرج منه على غير وقيرة معروفة ولا ترتيب مقبول . وفي تلك القصائد - غير التفكك وضعف الصياغة - كثير من العيوب العروضية والتكرير الساذج والاقتسار المكره والتتجوز المعيب الذي يؤخذ من روایتهم له أن الشعر لم يكن عندهم فتاً استقل به صناعه الخبرون به وإنما كان ضرباً من الكلام يقوله كل قائل ويُروي المحكم منه وغير المحكم على السواء .

وأضعف من القول السابق في التفريق بين الأسلوبين الافرنجي والعربي أن يجعلوامن خصائص الأسلوب الأول استعمال الكلمات الدخيلة التي لم تسمع عن العرب في الجاهلية وصدر الاسلام ، فإن أمثل هذه الكلمات قد دخلت في شعر الجاهلية ونشرها وفي القرآن الكريم وسمعت في الخطب المأثورة التي نقلت عن الصحابة وبلغاء الأمويين ، ولم يخل منها كتاب واحد من أمهات كتب الأدب في عصر من العصور ، وربما وجدت في قصيدة واحدة للأعشى أو لطرفة بن العبد أكثر مما تجد من هذه الكلمات الدخيلة في قصيدة عصرية ، ولا نذكر جماعة المتأخرین من الشعراء والكتاب في إبان الدولة الأموية او الدولة العباسية التي نقل فيها من أسماء الثياب والطعام وأدوات الزينة ومصطلحات العلوم والفنون ما قد يربى على جميع ما نقلناه نحن في العصر الحديث .

\* \* \*

وبعضهم يأخذون على ما يسمونه بالأسلوب الافرنجي قلة

المحسنات البدوية والاستعارات المجازية يظنونها من مزايا بلاغة العرب وهي في الحقيقة قسط مشاع بين جميع اللغات اذا هي صدرت عن الطبيع المرسل ولوحظ فيها الاعتدال والذوق السليم . فما كان العرب أكثر مجازاً واستعارة من أمم الغرب ولا عُهد في بلغائهم المطبوعين الولع بهذه المحسنات التي أفرط فيها المقلدون وطلاب البلاغة على جهل بأسرارها وعجز عن التقليد الصحيح فيها . ولقد عاب النقاد والثقافات الاكثار من المحسنات الصناعية وعدوها بدعة مستحدثة على اللغة العربية واستحبوا فيها أن تكون في الكلام « كالخيالان في الوجنات أو كالخلية في الثياب » وأن تحيى عفواً بلا كلفة مصنوعة ، أو تقصد قصداً ولكن لتوضيع المعنى وتجميله وليس للعرض على الأنظار والمباهة بالاحتيال والاقتدار .

\*\*\*

ولكنَّ أوجه كلامهم في اختلاف الأسلوب الأفرنجي عن الأسلوب العربي هو ما يرجع إلى الذوق والملائكة ، إذ يقولون إن اللغة العربية ذوقاً خاصاً وملائكة مستسراً في تراكيبها هي أشبه شيء باللاملاع الدقيقة التي تراها العين ولا يصفها اللسان ، أو هي روح اللغة التي تسري في معانيها وتنتظم تراكيبها ولا تخدعها الضوابط والتعرifات . وذلك كلام قديم قيل في اللغة العربية كما قيل في غيرها وكتب فيه ابن خلدون فوفى الغرض حيث قال : « إن المتكلم بلسان العرب والبلدي في يتحرى الهيئة المفيدة لذلك على أساليب العرب وأنحاء مخاطباتهم وينظم الكلام على ذلك الوجه جهده . فإذا اتصلت مقاماته بمخالطة كلام العرب حصلت له الملائكة في نظم الكلام عن ذلك الوجه وسهل عليه أمر التراكيب حتى لا يكاد ينحو فيه غير منحى البلاغة التي للعرب . وإن سمع تركيباً غير جار على ذلك المنحى مجده ونبأ عنه سمعه بأدنى فكر بل وبغير فكر إلا بما استفاده من

حصول هذه الملكة . فإن الملكات إذا استقرت ورسخت في محالها ظهرت كأنها طبيعة وجبلة لذلك محل . ولذلك يظن كثير من المغفلين من لم يعرف شأن الملكات أن الصواب للعرب في لغتهمamuraً وبلاعنة أمر طبيعي ويقول : كانت العرب تنطق بالطبع . وليس كذلك . وإنما هي ملكة لسانية في نظم الكلام تمكنت ورسخت وظهرت في بادئ الرأي أنها جبلة وطبع ، وهذه الملكة كما تقدم إنما تحصل بممارسة كلام العرب وتكرره على السمع والتقطن لخواص تراكيبه . ولن يست تحصل بمعرفة القوانين العلمية في ذلك التي استتبطها أهل صناعة اللسان . فإن هذه القوانين إنما تفيد عملاً بذلك اللسان ولا تفيد حصول الملكة بالفعل في محلها . وإذا تقرر ذلك فملكية البلاغة في اللسان تهدي البليغ إلى وجوه النظم وحسن التركيب الموفق لتركيب العرب ولغتهم ونظم كلامهم . ولو رام صاحب هذه الملكة حيداً عن هذه السبيل المعينة والتركيب المخصوصة لما قدر عليه ولا وافقه عليه لسانه لأنه لا يعتاده ولا تهديه إليه ملكته الراسخة عنده . وإذا عرض عليه الكلام حائداً عن أسلوب العرب وببلاغتهم في نظم كلامهم أعرض عنه ووجه وعلم أنه ليس من كلام العرب الذين مارس كلامهم . وربما يعجز عن الاحتجاج لذلك كما يصنع أهل القوانين النحوية والبيانية . فإن ذلك استدلال بما حصل من القوانين المقادمة بالاستقراء وهذا أمر وجداني حاصل بممارسة كلام العرب حتى يصير كواحد منهم » .

فهذا الكلام على كونه غامضاً لا يصلح الاحتجاج به كما يقول ابن خلدون هو أوجه آرائهم في هذا المعنى وأجدرها بالبحث والتدبر . فملكة العربية هي الفارق الأكبر بين الأساليب الأصلية في اللغة والأساليب الطارئة عليها ولا سيما في أنواع الكتابة الإنسانية التي تقتصر العناية فيها

على صياغة الجمل القصيرة ولا يلتفت فيها الى اطراد المعاني وسياق التفكير . فإن أظهر ما تكون البلاغة العربية في الجملة القصيرة وفي الخطب التي هي سلك مجموع من الجمل القصيرة كما قدمنا . ولكن ما مزايا هذه « الملكة العربية » ولأي شيء نحتفظ بها ونجلتها في تحصيلها ؟؟

إن من مزايا هذه الملكة ما هو مستمد من أسلوب التفكير الذي خص به الذهن العربي دون أذهان الأمم الأخرى ، كالسخنة التي تعرف بها وجههم واللون الذي يميز بشرتهم واللهجة التي تنطلق بها ألسنتهم ، فلا فضل فيه غير أنه تفكير عربي وليس بتفكير مصرى أو هندي أو أوربى ، وليس من الضروري أن تكون هذه المزايا حسنة كلها وأن يحذى الكتاب والشعراء حذوها في الصغار والكبار الا اذا كان من الضروري أن يجعل لنا أنوفاً كأنوف العرب ورؤوساً كرؤوسهم وأعضاء تحكى اعضاءهم في الشكل والحجم والحركة . ولا يقول بذلك احد ولو كان من أشد المغالين في حب العرب والتعصب للشمائل العربية ، وإنما الشأن للعادة في استحسان المزايا اللغوية التي من هذا القبيل فإذا تغيرت العادة تغيرت معها أسباب الاستحسان .

ومن مزايا الملكة العربية ما يحسن في الذوق لأنه يفيد الكلام قوة ووضوحاً ويزيد المعاني صقلًا وبياناً ويعصم اللسان من الاسفاف والركاكة ويده بذخيرة من أساليب التعبير ينفق منها في النظم والكتابة . فهذه المزايا هي التي نحتفظ بها ونتوسع فيها ونضيف إليها ما يوائمها ويتمشى معها من مزايا اللغات الأخرى ، وتنصرف فيها تصرف صاحب الدار في داره فلا نقف حيالها مقيدين مأسورين كأننا نترجم عن غير أنفسنا ولنلفظ بغير ألسنتنا ونفكر بغير عقولنا التي ركبها الله في رؤوسنا ، وما من

شرط في كل ذلك غير المعرفة والاحسان .

لنذكر أنتا في عصر « إنساني » لجميع الناس حصة فيه - وفي اللغات خاصة - فلا نحسب أن عالم القول والكتابة مستقل عن عالم الحياة الذي اشتركت فيه المعالم والأزياء وتقابلت فيه الأمم من كل جيل ومكان .

علم الأخلاق  
إلى نيكوماخوس

( تأليف أرسطو - ترجمة أحمد لطفي السيد )

من العقول ما هو بالظواهر الطبيعية أشبه والى معالم الكون أقرب . تطلع عليه ولو لم تكن لك فائدة من الاطلاع عليه ، وتحب ان تراه كما تحب أن ترى نجم القطب أو جبال هملايا أو شلالات نياغرا ، وتنشده كأنه عقل « الناس » الذي لا يستأثر به إنسان دون إنسان وليس بعقل شخص من الأشخاص كان حيًّا على ظهر هذه الأرض في يوم من الأيام . فهو منظر لمن يراه ويدرسه ويستغيره لنفسه ساعة التأمل فيه وليس بحصة موهوبة لصاحبها الذي يُنسب اليه ، وهو هبة انسانية عامة لكل شعب وكل فرد ، بل هو هبة طبيعية يؤتاهها الإنسان كما يؤتى النور والهواء وخصائص الحياة ، فلا نصيب لصاحبها منها غير نصيب الأمين من الأمانة التي أودعها ليوصلها الى ذويها ، وكأنه لا امتياز له في الأمر الا انه هو الذي وقعت عليه القرعة في حمل تلك الامانة فكان لذلك امينها المجبى لها بغير اجتباء ! وقد يبدو لك أنه لا حق لمن كان كذلك في أن يفتخر بالعقل الذي عهد اليه لأنَّه عقل لا ترى عليه طابع الملكية الشخصية ولا يمنعك مانع أن تدعيه مع صاحبه وأن تأمهنَّه على حصنك فيه ! . فهو منحة إلهية عامة لأنَّه أكبر من أن يكون صفة شخصية

خاصة . وكذلك كان عقل « أرسطو » الكبير الذي لو ظهر عقل بغير واسطة لكان هو أولى العقول أن يظهر للناس مجردًا من واسطة الجسم مستغنياً عن أدوات الحواس والأعصاب .

\* \* \*

عرفت اللغة العربية أرسطو قبل عدة قرون وأخذت بنصيب من هذا العقل الشائع كما أخذت بنصيب من المدنية والتاريخ ، ولكنها لم تحفظ لنا أثراً من آثاره الكاملة ولم تبق لنا من قضيائاه وآرائه إلا ما تفرق في أثناء الكتب من نبذ مبورة تنسب إليه تارة وتغفل من النسبة تارات . فلا نخطيء إذا قلنا إن أكمل آثاره في اللغة العربية هو هذا الكتاب الذي بين أيدينا الآن ، وهو كتاب علم الأخلاق الذي نقله عن الفرنسي الأستاذ الفاضل أحمد لطفي السيد وأنتم طبعه في العام الماضي ، فبِرْ به لغته أصدق البر ورد إليها حَقّاً وافياً من حقوقها بين اللغات في المعلم الأول ، وجاءنا بدليل جديد على أن هذه اللغة أصلح في عصرنا حالاً وأوفر قسماً في العلم والأدب مما كانت في إبان المدنية العربية والدولة الإسلامية ، لأننا نقابل بين ترجمة كتاب الأخلاق وبين ما اطلعنا عليه من بقايا أرسطو في الكتب المتفرقة فتجد التفاوت واضحًا بين الترجمتين ونرى مواضع كثيرة يبرز فيها الأستاذ لطفي من تقدموه في الدقة والفهم وضفاء العبارة ، وقل أن نرى مواضعاً ينعكس فيه هذا الحكم ويظهر فيه فضل للمتقدمين على الأستاذ في هذه الأمور .

\* \* \*

ولا يفهم من قولنا ان عقل أرسطو من العقول التي تحب ان تطلع عليها ولو لم تكن لك فائدة منها أن كتب الحكيم قليلة الفائدة أو أنها

مكتوبة لغير قراء هذا الزمان . فإن مباحث أرسطو تحمل فائدتها لكل زمان ويقرأها المتأمل وهو على يقين من أنها تنفع ذهنه وتفتق قريحته ولو لم تكفل له الوصول إلى الحقيقة والمنفعة العملية في كل حين . ولست أستثنى من ذلك المباحث التي عفى فيها الحديث على القديم وسلكت فيها التجارب العصرية طريقاً غير طريق الفلسفة اليونانية . فإن العقل الكبير لا يصل كل الضلال وإن نقصته الوسائل وقصرت به الأسباب . ولا يزال عقلاً كبيراً حتى في الخطأ الكبير الذي يقع فيه ، فهو كيما كان « موضوع » خالد لا يسهل علينا اجتنابه ولا يجمل بنا أن نحكم عليه بظروفة دون طبيعته التي هي ألم له وأدل عليه من الظروف ، وربما كانت فائدة كتاب الأخلاق لنا نحن المصريين خاصة أكبر من فائدته لليونان الذين كتب لهم وللشعوب الغربية التي تعنى به إلى هذه الأيام على وفرة ما لديها من آثار الفلاسفة في الأخلاق والأداب .

ذلك أن سواد الأمة المصرية - وكثيراً من الشرقيين - يفهمون من الأخلاق أنها فضائل سلبية تبعد الإنسان عما يشينه وتنهيه أن يقتل وان يسرق وأن يعتدي على غيره وأن يبخل أو يحبس أو ينقاد لشهواته ويشتغل بصغاره .

ويفهمون من جهة أخرى أن القانون الأخلاقي سواء أكان أمراً بالفضائل أم ناهياً عن الرذائل هو سيطرة خارجة عن الإنسان تتملي عليه ما يفعل وما يترك وتحبز له أو تحرم عليه ولا شأن له هو في جميع ذلك غير الطاعة والإذعان . ولا نعرف شيئاً أوبئلاً على الأخلاق ولا أشد إيداء للهمم من تمكن هذه العقيدة المنكوبة في الضمائر واعتبار الإنسان عبداً للقانون يساق إلى الخير أو قوة سلبية لا تحسن من الأعمال إلا ان تجتنب

القبيح وتبتعد عن الضرر . وهذه هي العقيدة التي يمحوها مذهب ارسسطو في الأخلاق جهد ما تستطيع المذاهب الفلسفية ان تمحو أمثال هذه العقائد . فإن أجمل ما في كتاب ارسسطو أنه سجل فيه خلائق اليونان الايجابية وجعل الفضيلة كلها في العمل والإنساء لا في التخليل والسكنون ، وهذه هي مأثرته التي يعدها له شراحه قبل كل مأثرة في هذا الكتاب .

فالعمل الخاص للإنسان باعتباره كائناً مختلفاً عن النبات والحيوان إنما هو وحي الإنسان من داخل نفسه وقانونه الذي تمله عليه فطرته وهو عند أرسسطو « فاعلية النفس واستمرار أفعال يصاحبها العقل » ثم يجب أن نحقق هذه الشروط « طول حياة تامة بأسرها . لأن خطافة واحدة لا تدل على الربيع ، لا هي ولا يوم صحو واحد . فلا يمكن أن يقال أن يوم سعادة واحداً بل ولا بعض زمن من السعادة يكفي لجعل الإنسان سعيداً محظوظاً » ويزيد على ذلك أن « ليس سوء البتة أن يوضع الخير الأعلى في حيازة بعض الملوكات أو في استعمالها ، أي في مجرد القابلية ، أو في الفعل ذاته . إن القابلية يمكن أن توجد في الحقيقة من غير أن تنتج أي خير . مثال ذلك في رجل ينام ، أو في رجل يبقى غير عامل لأي سبب آخر . أما الفعل فهو على ضد ذلك لا يمكن البتة ان يكون في هذه الحالة ما دام أنه بالضرورة يُفعل وأنه فوق ذلك يُفعل حسناً - إن الأمر هنا كاللحان في الألعاب الأولمبية . فليس أجمل الرجال وأقواهم هم الذين يأخذون الناج . إنه لا يأخذه إلا المتنافسون الذين يشتركون في . فبينهم فقط يكون الظافر . كذلك أولئك الذين يسيرون سيرة صالحه هم الذين يستطيعون أن يتطلعوا في الحياة إلى المجد والسعادة » .

فلا فضيلة الا في قيام « الإنسان » بعمله الخاص الذي يمتاز به على

عامة المخلوقات ، ولا سعادة لذلك الإنسان بغير الفضيلة .

\* \* \*

وأرسطو أقرب إلى العلماء منه إلى الفلسفه . فهو لا يبحث عن العلل الأولى والأسرار الخفية ولا يعني بغير تقرير الواقع واستقراء الحوادث . ولم يدع هو أنه وصل إلى علل الأخلاق الأولى وأسرارها الخفية بل قال في صراحة « إن سبباً مماثلاً للسابق يضطرنا أن لا نبغى الصعود إلى العلة في جميع الأشياء على السواء . فإنه في كثير من الأحوال يكفي أن يبين بجلاء وجود الشيء كما يفعل بالنسبة للمبادئ ، لأن وجود الشيء هو مبدأ ونقطة ابتداء . ومع ذلك فإن من المبادئ ما قد اكتشف وعرف بالاستقراء ومنها ما اكتشف بالحساسية ، وأخرى بنوع من العادة ، وأخرى تأتي من أصل آخر . فينبغي تعلم معالجة كل واحد من هذه المبادئ بالطريقة التي توافق طبعه ، وذلك أفضل ما يبذل من العناية لتحديد بيانها . إن هذه المبادئ أهمية كبرى في الاستنتاجات وفي النتائج التي تستخرج منها : فقد أصاب من قال : إن المبدأ أو البداية هو أكثر من النصف في كل شيء ، وانه وحده يكفي لا يضاح كثیر من النقط في المسائل التي يناقش فيها » .

ولهذا لا تجد في كتاب أرسسطو أريحيه الشعر وخشوع الإيمان ولا تلك الفلسفة الجميلة المنغومة التي برع فيها أستاذه أفلاطون وامترجت بجميع آراء فيثاغوراس . بل هو أول من فصل بين الرياضيات الرمزية والفلسفة الصوفية وبين حقائق الاستقراء وعلوم الاختبار والإحصاء . وآراؤه في الأخلاق مأنهودة-كلها من مراقبة الحياة العملية في بلاد اليونان والقياس على ما يفعله الناس وما يمدحونه وما يذمونه من الفضائل والعيوب . لكنه مع هذا لم يخل من « مثل أعلى » للفضيلة هو أسمى ما

يرتفع اليه العقل ويصبو اليه الخيال . فإن من دواعي العجب ان مذهبه العملي هذا في طلب السعادة ينتهي به الى تقرير غاية للإنسان لا يعلوها الخيال وان جمجم ولا يطمح النظريون الى أبعد منها وإن أوغلوا في التخمين والتزئيه . فالإنسان الفاضل عنده هو الإنسان السعيد . ومن ثم يجب ان تصدر الفضائل منه عن سجية وطوعاوية لا يشوبها ألم ولا اقتسار ! والى أين يذهب الإنسان بالخيال أبعد من هذا المقام الرفيع ؟ إننا نعلم أن من الفضيلة ان يقدم الإنسان على ما يكره قضاء للواجب ، وأن الواجب الذي يلذلك أن ت عمله لا فضل لك فيه . وأرسطو لا ينسى ذلك في بعض كلامه فيقول : « حينئذ يشترط فيمن يسمى شجاعاً الصبر على المشقات المؤلمة كما قد قيل . لذلك نرى أن الشجاعة لكونها أمراً صعباً جداً يكون الثناء عليها هو في غاية الإنصاف . لأن احتلال الألم أصعب من الامتناع عن اللذة ، ولكنه يعود فيقول : « ومع ذلك ينبغي أن نفهم أن غاية الشجاعة هي دائماً شيء لذيد جداً ، وأن الظروف المحيطة بها هي وحدتها التي تحجب عنها جاذبها القوي ، يمكن أن يشاهد بسهولة شبه هذه الظاهرة في مباراة الجمباز . فإن الغاية التي يقصدها المصارعون هي حقاً لذيدة جداً لديهم . إنما هي التاج ، إنما هي الكرامات التي يطمعون فيها ، غير أن الضربات التي تصيبهم مؤلمة ، لأن المصارعين على كل حال هم من لحم وعظم . وكل التعب الذي يلقونه حقيق بأن يكون شاقاً جداً » ثم يعن في ذلك في يقول « .. يكون الموت والجروح عند الرجل الشجاع أموراً شاقة ، وإنه لا يتعرض لها إلا اذا كان مكرهاً . إنه يقتحمها لأن اقتحامها جميل ولأنه يكون من العار ألا يفعل ، ولكن كلما كانت فضيلته كاملة وبالتالي سعادته تامة كان أسفه من الموت أشد ، لأن الحياة بالنسبة لرجل بهذا لها كل قيمتها ، وحرمانه النفس أنفس النعم

التي هو يقدرها حق قدرها . ذلك إنما هو ألم شديد ومع ذلك لا ينقص من شجاعته شيء بل ربما زادت لأنه يؤثر على كل هذه النعم الشرف الذي يكسبه في الحروب » وإذن - علىرأي ارسطو - لا يكون الإنسان في شجاعته الا مختاراً بهذه الكيفية بين أمرين أو عدة أمور » ! .

\* \* \*

ولانصراف أرسطو عن البحث في علل الفضائل الأولى الى البحث في الأعمال الفاضلة المشاهدة بالحس كان معياره الأرجح للأخلاق أن يوازن بينها بالدرجات والمراتب لا بالكتنه والمصدر . فكل فضيلة عنده حد وسط بين رذيلتين ، وكان الاختلاف بين الفضائل والرذائل في تفسيره لا يكون الا من قبل الاختلاف بينها في الدرجات والزيادة والنقصان - وهو رأي منتقد عابه عليه كانت بحق فقال : « إن الاختلاف بين الفضيلة والرذيلة لا يمكن ان يكون مسألة درجات بل لا بد أن يعتمد على معادنها الطبيعية أو قوانينها . ولنطبق هنا مذهب ارسطو فنقول ان القصد حد وسط بين رذيلتين هما الاسراف والبخل ، فهل نرى أن البخل لا يعود بخيلاً إذا زاد مقدار نفقته ؟؟ أو هل ترى أن المسرف يصبح فاضلاً اذا نقص مقدار ما ينفقه من الثروة ؟؟ إن التفسير (أولاً) لا يبين لنا الحد الذي يجب على كل منها أن يقف عنده و ( ثانياً ) هو في الواقع تحصيل حاصل اذ ان أرسطو يقول « إن الانسان يجب عليه ان يحيط بالخطأ بالزيادة عن الحد غير أن يفعل الانسان أكثر مما يجب ؟ وما هو الخطأ بالنقص عن الحد غير أن يفعل الانسان أقل مما يجب . فكأن النتيجة أن الواجب هو أن لا تفعل أكثر ولا أقل من الواجب » وهذا هو تحصيل الحاصل كما يقول « كانتْ » لأن تعريفنا الواجب بأنه شيء لا يزيد ولا ينقص عن الواجب

هو من اللغو الذي يشبه قول القائل :

كأننا وماء من حولنا قوم جلوس حولهم ماء

\*\*\*

إلا أننا نقول مع هذا إن أرسطو قد اتبع أسلم الطريقين ونجا من أكثر الأخطاء التي يستهدف لها الباحثون في فلسفة الأخلاق ، وانه حين تساهل في تحري العلل الأولى واجتهد في الاستقراء القرىب والمشاهدة المحسوسة غبن الفيلسوف اللدني فيه ولكنها أنصفت العالم المدقق وعوض على القراء من ذلك الغبن أحسن عوض ، وأنه كان قميناً أن يستهدف لأكثر من ذلك من الأخطاء لو أنه عالج العلل الأولى ثم أخذ نفسه بالتأليف بينها وبين الأخلاق في جميع الدقائق والتفاصيل ، فما منعه التساهل في استقصاء العلل الأولى أن يصحح لنا نماذج لفضائل وأن يصور لنا مثلاً متقن الصنعة من الإنسان الكامل في عالم الوجود وفي عالم الخيال - وليس ببعض من عمله هذا أنه كان يلحظ الإنسان من الجانب اليوناني الذي كانت تجلوه آداب عصره وتواريخته ومأثوراته ، فتلك سنة لا يحيد عنها أن يتخد المصور غوذجاً له من الهيئات التي يألفها والبيئة التي يعيش فيها . على أن الاتفاق بين الناس في حدود الفضائل العامة أيسر من الاتفاق بينهم في أدوات الملامح والألوان التي يترسمها المصوروون .

بشار  
شخصيته

لبشار شخصية ذات مفتاح قريب يدللنا على مذهبه في الشعر والحياة  
ويفسر لنا الكثير من أخلاقه ونواحه . ومفتاحها هذا هو وصفه الجساني  
الذي اتفق عليه مترجموه وطابقتهم عليه بعض أبياته وأشعاره . فقد  
وصفوه بأنه كان ضخم الجثة مفرط الطول تام الألواح ، ورووا أن أديباً  
« دخل عليه وهو نائم في دهليزه ( كأنه جاموس ) فقال يا أبا معاذ : من  
القاتل :

إن في بريدي جسماً ناحلاً لو توكلت عليه لانهدم  
فقال أنا ؟ فقال ، من القاتل أيضاً :

في حلتي جسم فتى ناحل لو هبت الريح به طاحا  
قال أنا . قال : فما حملك على هذا الكذب ؟ والله إنني لأرى لو  
أن الله بعث الرياح التي أهلك بها الأمسم الحالية ما حركتك من  
موضعك ! » .

وقد عاش الرجل سبعين سنة ومات بضرب السياط المبرح لا يمرض  
أصابه ولا بضعف الشيخوخة . سمعوه يؤذن وهو سكران في غير وقت  
الأذان فأتوا به وجلدوه حتى أشرف على التلف ، فهو في تلك السن التي

تسكن فيها النفس وتهداً فيها شرة الطبع وتفتر نزوات الحياة لم يزل كأنه في سن الفتوة ومجانة الصبا ودفعة الحيوية العارمة . فكان وفي الجثانية شديد الحيوانية من أصحاب ذلك المزاج الذين يغلب عليهم اللهو والفحور والشغف باللذات والملاهي وما تسلوه غواية اللحم والدم وتغري به المطالب الجسدية والشهوات الحسية ، فما كان له الا أن يطيع طبيعته الحيوانية وينغمض في ذلك التيار الذي تدفعه اليه ، ولكن أنى له بذلك وقد ولد أعمى وليس مجالس اللهو والمجون مما يليق بالعميان وأصحاب الآفات ولا هي بالموضع الذي يزاحمون فيه أهله فيفلحون في الزحام ؟ فكيف تراه يصنع ؟ أيقهر طبيعته حذراً من العبث به والسخرية منه وإشاراً للوقار الذي يحمل بنكته والتدین الذي يطمئن به الى مصيته ؟ ذلك وجه قد يخطر له لو كان حب الوقار والكرامة أرجح لديه من لذة القصنف والدعابة ، ولو أنه ولد كالمعري في بيت التقوى والعلم ونشأ من طفولته نشأة مهيبة للدرس والتوقر لجاذب أن يكبح نفسه وأن ينهنه من بواعث طبعه ، ولكنه تشاً في بيئه أهون شيء عليه الوقار والكرامة . فكان أبوه مولى طياناً من السبي وأمه امرأة ترضى أن تتخذ عبدها زوجاً لها ، وكان الفقه في الدين أبعد ما يتصور من أبي بشار وأغرب ما مني به الناس منه ! - قيل إنه كان يضرب بشاراً ضرباً مبرحاً لهجوه الناس « فكانت تقول له أمه : لم تضرب هذا الغلام الضرير ؟ أما ترحمه ؟ فيقول : بل والله إني لأرحمه ، ولكنه يتعرض للناس فيشكونه الي ، فسمعه بشار فطمع فيه وقال : إن هذا الذي يشكونه إليك مني هو قولي الشعر وإنني إن أتمت عليه أغنتيك وسائر أهلي . فإذا شكوني إليك فقل لهم : أليس الله عز وجل يقول « ليس على الأعمى حرج » فلما أعادوا الشكوى على أبيه قال لهم ذلك فانصرفوا وهم يقولون : فقه برد أغسط من شعر

بشار ! » .

فطبيعة بشار وتربيته قد أرادتا به أن يكون كما كان ماجناً خليعاً  
مستجيناً لشهوات الحس ومطالب الجسد . وكان لا بد له أن يوطن نفسه  
على ما يلقى من السخرية والعبث في سبيل ذاك ، وأن يستهدف للضحك  
والابتسام والولع به والتغامز عليه ، وأن يخلع الحياة فلا يبالي بشرف ولا  
دين ولا يراقب الناس في أمر من الأمور التي تجذبهُ وتستهويه والتي  
يضايق الحرمان من النظر رغبته فيها وتكلبه عليها ، فلم يكن أحد غيره  
أحق بأن يقول :

من راقب الناس لم يظفر بحاجته وفاز بالطبيات الفاتك اللهج  
ومن عادة القادي في اللهو أنه يضعف التقة ويغرى بخلع الحياة  
وقلة المبالاة . فأولى بالذى يجنح إلى اللهو - وهو قليل المبالاة بفطرته - أن  
يزداد به هذا الخلق رويداً رويداً حتى لا يعنيه مدح ولا قدح ولا يزعه  
شرع ولا ضمير ولا يحفل حرمة من الحرمات التي يقدسها الناس  
ويستعينون بها على النزوات والأهواء . وقد بلغ الأمر بشار إلى هذا الحد  
فكان لا يستبقي نسباً ولا مودة ولا ديناً ولا سمعة إلا ما يمسه منه الضرر  
ويحول بينه وبين ما يريد . فهو يهجو سيبويه فيقول فيه :

« سباويه يا ابن الفارسية ما الذي تحدثت عن شتمي وما كنت تنبذ ! »

وبشار نفسه ابن فارسي من الموالى !

وهو يهزأ بـكان الشعراـء ولا فخر له بغير الشعر الذي يتكتسب به  
فقد سمع عقبة بن رؤبة يقول : أنا وأبي وجدي فتحنا الغريب للناس  
وانـي لـجدـيرـ أنـ أـسـدـهـ عـلـيـهـمـ . فـقـالـ بـشـارـ : إـرـجـهـمـ رـحـكـ اللهـ ! فـقـالـ

عقبة : أتستخف بي وأنا شاعر ابن شاعر ابن شاعر ؟؟ فقال بشار اذن  
أنت من أهل البيت الذين « أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم طهيراً »  
يريد أن يتهكم بحسب الشعراء ويزدرى ذلك النسب الذي افتخر به  
صاحبه !

وربما كان من هذا الاستخفاف نظمه الشعر في الأغراض المففة  
الركيكة كقوله في مدح جاريته :

ربابة ربة البيت تصب الخل في الزيت  
ها عشر دجاجات وديك حسن الصوت  
ومنه أنه كان لا يتحرج من تكميل الكلام بما يحضره من الأسماء  
والفردات التي لا وجود لها في اللغة . فقال في بعض غزله :

صبيت هواك على قلبه فضاق وأعلن ما قد كتم  
وقالت، هويت فمت راشداً كما مات عروة غماماً بغم  
دستت إليها « أبو مجلز » وأي فتى إن أصاب اعتزم  
فما زلت حتى أنابت له فراح وحل لنا ما حرم  
فسئل سامي : ومن هو أبو مجلز ؟؟ فقال وما حاجتك إليه ؟؟ ألك  
عليه دين ؟ أطالبه بطائلة ؟؟ هو رجل يتרדد بيني وبين معارفي في  
رسائلي .

ومات حماره فزععم أنه رآه في النوم فانشده :

سيدي خذ بي أثاناً عند باب الأصفهاني  
تيتني يوم رحنا بشياها الحسان

\*\*\*

ولما خد أسيل مثل خد الشنفراني

فقيل له : وما الشنفراني ؟ فقال ما يدريني ؟ هذا من غريب  
الخمار ، فإذا لقيتموه فأسألوه عنه !

وكان كثيراً ما يخشى شعره بهذه الأسماء الملفقة لقلة صبره على  
التجويد والتنميق .

وإن من المزمل أن يحسب لبشار رأي في الدين والعصبية فيقال إنه  
كان معتزلياً أو مسلماً على هذا المذهب أو ذاك . فما كان لذلك كله شأن  
عنه يشغله أكثر من ساعة سمر أو كلمة يرسلها في قطعة من الشعر  
للداعية والإغراب واغاظة بعض المتحرجين على عادة المتهتكين والخلعاء  
في العبث من يظهرون العفة والصلاح ، وقد نشأ بشار في أوائل عهد  
المدنية العباسية أي في ذلك العهد الذي راجت فيه الأزياء الفكرية  
والذوقية كما تروج الأزياء عاممة في عهود المدينة وال عمران ، وكانت  
الزنادقة من أزياء الظرفاء أو كان الظرف من أزياء الزنادقة كما قال أبو  
نواس « تيه معن وظرف زنديق » ! فكان بشار يتخد له كل يوم زيناً من  
هذه الأزياء التي يتحلى بها ظرفاء عصره ورواد مآلفه ، ويغشى مجالس  
المعزلة ليتلقفهم ما يخوضون فيه من النحل الغربية وما يتحذلقون به  
من الأقاويل المعتسبة . فتارة هو على رأي القائلين إن إيليس خير من  
آدم :

إيليس أكرم من أبيكم آدم فتبينوا يا معشر الأشرار  
النار عنصره - وآدم طينة والطين لا يسمون النار  
فهل هذا جد يسمى بالذهب في الفلسفة أو الدين !! وما لبشار

ولآدم إن كان أفضل من إبليس أو كان إبليس أفضل منه ؟! ومن هم عشر الأشرار الذين يحقق عليهم بشار لغضهم من قدر أبي الشياطين ورفعهم من قدر أبي أخوانه الآدميين ؟؟ هذه تسلية ودعابة وزي من أزياء التطرف لا أكثر ولا أقل .

وتارة هو على مذهب الجبرية الذين يسقطون الحساب والتکلف :

طبعت على ما في غير خير هواي ولو خيرت كنت المهدبا  
أريد فلا أعطى وأعطي ولم أرد وقصر علمي أن أمال المغيبا  
فأصرف عن قصدي وعلمي مقصرا وأمسى وما أعقبت الا التعجبا

ويعود فإذا هو مؤمن شرعني يذكر الموت ويخشى الحساب :

كيف يبكي لمحبس في طلوز من سيفضي لحبس يوم طويل  
إن في البعث والحساب لشغالاً عن وقوف برسسم دار محيل

وأبلغ من ذلك في هذا الباب قوله :

بدائي أن الدهر يقبح في الصفا وأن بقائي إن حبيت قليل  
فععش خائفاً للموت أو غير خائف على كل نفس للحمام دليل  
خليلك ما قدمت من عمل التقى وليس لأيام المنون خليل

ومذاك لأن الإيمان أو الكفر يكرثه ويعنت فكره فيطول فيه تقلبه وبحثه ، ولكن لأنها دريئه تنجيه من الأذى وخواطر يتفكه بها «الظرفاء» ويتوسعون بها على أنفسهم من قيود الأدب والشريعة ، وقد رروا أنهم وجدوا في أوراقه كلاماً يقول فيه إنه هم بهجو رجل ثم ذكر قرابته من رسول الله فعفا عنه . ويستدلون بذلك على أنه كان متشيعاً صادقاً في التشيع لآل البيت . ولكن الرواية في ذاتها لا تصدق لأننا لم

نعهد في شعراء العرب أن يدونوا خواطرهم ونياتهم ولا سيما من كان مكفوفاً يحتاج إلى من يكتب عنه . ولا ننفي تشيع بشار للعلويين فإنه كان من البصرة وفيه عرق من الفرس ولم يكن راضياً كيل الرضا عن دولةبني العباس ، فإذا تشيع فلا غرابة في ذاك . ولكن الغرابة أن تظن به الحماسة للشيعة أو لغيرهم وهو من تعلم من المجنون وقلة المبالاة .

وأنت لا تجد حتى في هجو بشار أثراً قوياً لمراة البعض الصادق والغيط الشديد على من ينحي عليهم بالهجاء ، فإنما كان هجوه صناعياً وفنياً كما نقول نحن في هذا العصر ، وكان أشبه بالعصا التي يندوبها من يتعرض له ثم يلقيها من يده إلى حين الحاجة . وربما تبرم بالدنيا وصدق فيه قول الأصمubi انه « كان من أشد الناس تبرماً بالناس » وانه كان يقول : « الحمد لله الذي حجب بصرى » فقيل له لم يا أبا معاذ ؟ فقال لثلا أرى من أبغض . ولكننا حريون ألا نبالغ في هذا الخلق الذي وصف به وألا نرى فيه أكثر من أنه عادة أصحاب اللهو الذي يستقلون من الناس من لا يجدون عندهم حظاً من السرور والسمر ، ثم لا يكلفون أنفسهم مؤونة الحقد عليهم والتغريط منهم ، ولا شك في أن بشاراً كان ينقم على العمى أحياناً ويشعر بالحسد للذين رزقا البصر من حوله فيضجر من الناس ويترنم بالدنيا كلما ألم بنفسه بذلك الخاطر ، غير أنها نوبات لا تطول عند صاحب هذا المزاج ولا تتعمق في سريرة نفسه ، فما كان بشار بالرجل الذي يجعل من المصيبة حرماً معزواً لا يحفه بسياج من الوحشة ويخله عن الذكر والعزاء ويتقدم إليه ليل نهار بقربابين من المرض والكراهية ، وإنما هي لحظة عارضة يأسى فيها ما يأسى ثم تمضي فيذكر مصبيته في شعر الغزل والمزاح ويتخذ منها لعبه يتفرج بها على الناس . قيل « إنه جلس على بابه وحده وليس معه خلق وبيده خصرة يلعب بها

وقدامه طبق فيه تفاح وأترج . فمر به رجل يقال له دهمان الغلال فلما رأه وليس معه أحد تاقت نفسه إلى أن يسرق ما بين يديه فجثا قليلاً حتى مدد يده ليتناول منه . فرفع بشار المخصرة خلسة وضربه ضربة على يده كاد يكسرها . فقال الرجل : قطع الله يدك يا ابن ... ! أأنت أعمى ؟؟ فقال بشار يا أحق ! فأين الحس ؟ ! » .

وقيل « إن رجلاً سأله عن منزل ذكره له فجعل يفهمه والرجل لا يفهم . فلما يئس منه بشار أخذ بيده وقام يقوده إلى المنزل الذي يبتغيه وجعل ينشد في طريقه :

أعمى يقود بصيراً لا أباً لكمْ      قد ضل من كانت العميان تهديه  
وظل يقوده حتى وصل به إلى المنزل ثم دفعه إلى داخله وقال له هذا هو المنزل يا أعمى ! » .

وما من حب في الخير جسم بشار نفسه أن يهدي الرجل إلى المنزل الذي ضل عنه ، ولكنها فرصة أتيحت له فأراد ألا تفوته حتى يسخر بالعمى وبالبصر في آن واحد !

ويقل في فكاهة بشار السخر الذي مصدره الاهتمام بالأمور والجد في شؤون الحياة ، كسخر ابن الرومي النافذ الحاد او كسخر المعري الشاحب الرزين ، ويكثر في هذه الفكاهة السخر الذي مصدره اللعب وقلة الاكتراث وذلك الإيذاء الإيليسي الذي يصدر من النفس عفواً بلا تعامل ولا حماسة ولا التهاب ، وليس تقصيه أسباب هذه الفكاهة ، لأن الذكاء ومارسة اللهو وفتور النحوة والتعرض لدعاعي المزاح والتناقض بين معيشة الإنسان ومعيشة التي تبغي له وتنتظر منه - كل أولئك من أدوات الفكاهة

التي اشتهر بها بشار وأعانته عليها الفطرة والعادة فحيث الناس فيه وأنحفتهم منه . ومن دأب ذوي العاهات الذين ينغمسمون في غمار الحياة أن تكثر فيهم الدعاية المضحكة لأنهم عرضة لها في كل حين ، فلا بد لهم من سلاح حاضر يتقون به ما يصيغ لهم منها ويدبرون به الفكاهة على من يقصدهم بها ، وبمثل هذه الدعاية سار ذكر بشار بين الظرفاء والظريفات في عصره وصار بما اشتهر به من الغزل ووقائع الغرام اعجوبة في احاديث الناس يودون رؤيتها والتعجب منها ، وبلغ من ذاك أن جواري المهدي - وكان من أشد خلفاء بنى العباس غيرة على المحارم - « سألته أن يربين بشاراً وقلن له : لو أذنت له يدخل علينا يؤانسنا وينشدننا فهو محظوظ البصر لا غيرة عليك منه ؟ فأمره فدخل اليهن واستظرفنه وقلن له : وددنا والله يا أبا معاذ أنك أبونا حتى لا نفارقك ! قال نعم ونحن على دين كسرى . ! » ونواذه في ذلك كثيرة لا نظنه كان يفرغ منها .

أما شعره فرصفين صحيح في الأكثر الأعم مما وصل إلينا منه ، وهو يقسمه قسمين بدوي تغلب فيه الجزالة والجفوة وحضري تغلب فيه الرقة والنعومة . فإذا نظم في أغراض الشعر القديمة كان أقرب إلى لغة الأعراب التي لا تشوبها دماثة الحضارة وإذا نظم في الغزل والمجنون كان أقرب إلى اللغة المألوفة الشائعة التي رقت حواشيه وسلسلت عباراتها ، ولا اختيار له في ذلك وإنما هو اختيار الموضوعات وحكم الصياغة وما يوائمها . وقد كان يُدل بسلامة لفظه وجودة نظمه ويقول له من يسأله في ذاك : « ومن أين يأتيني الخطأ وقد ولدت هنا ونشأت في حجور ثمانين شيئاً من فصحاء . بني عقيل ما فيهم أحد يعرف كلمة من الخطأ ؟ وأما نساءهم فأفصح منهم . وأيفعت فأبدلت إلى أن أدركت ، فمن أين إذن يأتيني الخطأ ؟؟ » .

وروح شعره هو الروح الذي يعرف به أمثاله من ذوي الطبيعة الحيوية والمزاج الدنيوي الذي يتخيّل الأشياء كما يحسها في عالم الواقع القريب ويراهما كما تبدو في صور المعيشة المعهودة وحقائق البيت والسوق ، فلا إلهام في شعره ولا حنين ولا أشواق ولا بدوات ولا خيال ، ولكنها تجربة الدنيا تملي عليه ما ينظم من الحكمـة والوصف والغزل والهجاء فلا يمتاز فيها عن سواد الناس بغير اللسان البقـق والقدرة على النظم والتعبير ، وأحسـبه أصلـح أدباءـ العرب لأن تؤخذـ من شـعرـهـ الشـواهدـ الكـثـيرـةـ عـلـىـ أـسـالـيـبـ «ـ الطـرـيقـةـ الطـبـيعـيـةـ الـوـاقـعـيـةـ »ـ التـيـ اـشـتـهـرـ بـهـاـ بـعـضـ أدـباءـ فـرـنـسـاـ عـلـىـ الـخـصـوصـ فـيـ الـقـرـنـ الـأـخـيـرـ ،ـ فـاـذـاـ قـرـأتـ لـهـ هـذـهـ القـصـةـ الصـغـرـةـ فـيـ قولـهـ :

هل يجيد النعْت مكفوف البصر  
بين غصن وكثيب وقمر  
ما زها التاجر من بين الدرر  
من ولوع الكف ركاب الخطر  
ووشاحي حله حتى انتشـر  
.....  
واعتراها كجنون مستعر  
دمع عين غسل الكحل قطر  
وسلوني اليوم ما طعم السهر

عجبت فاطمـ من نعـيـ لها  
بـنـتـ عـشـرـ وـثـلـاثـ قـسـمـتـ  
درـةـ بـحـرـيةـ مـكـنـونـةـ  
أـذـرـتـ الدـمـعـ وـقـالـتـ وـيـلـتـيـ  
أـمـتـيـ بـدـدـ هـذـاـ لـعـبـيـ  
فـدـعـنـيـ مـعـهـ يـاـ أـمـتـيـ  
أـقـبـلـتـ فـيـ خـلـوةـ تـضـرـ بـهـاـ  
بـأـبـيـ وـالـلـهـ مـاـ أـحـسـنـهـ  
أـيـهـاـ النـوـامـ هـبـواـ وـيـحـكـمـ

أو قرأت له قصته الأخرى التي يقول فيها :

حسبى وحسب الذى كلفت به مني ومنه الحديث والنظر

أو عضة في ذراعها ولها  
أو لمسة دون مرطها بيدي  
.....

واسترخت الكف للعناق وقا  
إنهض فما أنت كالذى زعموا  
يا رب خذ لي فقد ترى ضرعى  
أهوى الى معضدى فرضه  
الصلق بي لحية له خشت  
.....

فاذهب فأنت المساور الظفر  
أم كيف إن شاع عنك ذا الخبر  
منك . فماذا أقول يا عبر  
لا بأس ! إنى مجريب خبر  
قولي لها بقة لها ظفر  
فكأنك تقرأ صفحة من زولا أوجي دي موباسان ، ومثل هذا  
الغزل لا علو فيه ولا هيام لأن الشهوة فيه أغلب من الحب والعطف  
والمناجاة ، وغير عجيب مع هذا أن يقال ان الشيوخ والزهاد كانوا يهيبون  
بالمهدي أن يكتفى بشاراً عن الغزل وأنه نهاد عنه وحرمه جوائز المدح التي  
كان يحتاج على دس الغزل فيها .

وربما كان من العبر التي لا بأس بالتنبيه اليها أن بشاراً هذا على ما  
علمت من قوة جسمه واتساق خلقه وطول عمره لم يسلم من فدية الأدب  
التي يفرضها على أبنائه والتي يقول بعض الكتاب الأطباء انها حق للفن  
على الفنان يأخذها من عقله أو من نسله أو من حواسه أو من خلقه ولا يعفى

منها أحد له اشتغال مطبوع بالأداب والفنون ، وأما فدية بشار فهي بصره الذي فجمع فيه وهو جنين في بطن أمه ، فكان ذلك أول خلل اعتبره في التركيب وقد تكون له علاقة حميمة بالمزاج والأعصاب ، ونسله الذي فقده في حياته ورثى منه في هذه الصفحات ولداً وبنتاً صغيرين ، ولم نعرف بعد من سيرته أنه أعقب غيرهما خلفاً من الذكور أو الإناث .

ولا يتسع المقال الآن لأكثر من هذه العجالة فلنرجح الكلام المفصل في بشار إلى فرصة أخرى ولنشرك الأديب الذي اجتهد في جمع ما أهتدى إليه من شعره شكرًا يكافئ جهده وقصده . وبودنا لو استطعنا أن نقف عند ذلك ولكننا مضطرون إلى أن نلاحظ له بعض المأخذ في مجموعته : منها أنه لم يدقق في روایة بعض الأبيات وإن كانت قائلة لا تعيب المجموعة ، ومنها أنه أورد فيها أبياتاً كان الأجمل حذفها والاعرض عنها لافتاطها في الفحش والبذاء ولا يجوز الاحتجاج بكثرة أمثال هذه الأبيات في كتب الأدب المعرودة فإن لكل عصر أدباً غير أداب العصور التي تقدمته . وهذا فضلاً عن أن كتب الأدب في عصور الدولة العربية كانت تحظر لمن يعتمد نسخها ولا تطبع للعامة بعشرات الآلوف ، فهيأشبه بالرسائل الخاصة منها بالكتب المعروضة لجميع الأنظار .

## غزله

عاش بشار أيام حياته كما قال :

قد عشت بين الندمان والراح والمر  
وكان كثير الشعر عامة وكثير الغزل خاصة . فلم يبق من شعره ولا  
غزله إلا القليل المشتت الذي عفت عنه الأيام وسلم من ضعفينة الأمراء  
المهجوين وحجر الفقهاء المنتطسين ، ونسى أكثره في حياته وبعد موته  
لإشراق الأدباء والظرفاء من روایته والتغنى به ، ولكن القليل الذي بقي  
من غزله فيه دلالته الكافية للناقد الأدبي وإن لم يكن فيه الغناء للرواية  
والمستطلين .

ولا ينتظر القارئ أن يسمع من غزل بشار تلك النغمة الساحرة  
التي ترتفع بالنفس إلى عالم الأحلام والأشواق وتسبح بها في فراديس  
الأفراح والأشجان ، ولا يرجُ أن يطالع منه وصفاً للحب كأوصاف أولئك  
الشعراء الكماليين الذين يجعلون المرأة المحبوبة أقنواماً ماثلاً للعيان  
يجمعون فيه كل ما خامر نفوسهم من المعاني الخفية والأمال المنوعة  
والمحاسن التي لا أسماء لها في لغة اللسان والواجد العطشى إلى غير  
مورد . فكل أولئك غريب عن طبعه بعيد من مشربه كما قلنا في الفصل

السابق . وإنما كان غزل بشار وصفاً للذات الحس التي يبادرها أو يستيقن إليها ، وكان حبه حبّاً « للنساء » لا حباً « للمرأة » .. أو هو كان حبّاً للأنسنة التي يراها واحدة في كل امرأة على اختلاف الصفات وتعدد الأسماء ، فليس يحتاج الشاعر إلا لأن يكون « حيواناً » ذكياً لينظم مثل ذلك الغزل ويحيد فيه أحسن الإجادة ، بل هو أقل أن يحتاج إلى البصر - فضلاً عن النفس - ليهديه إلى من يؤثر بالحب ويختار للمتعة . فربما أغنته عن ذلك طبيعته الحيوانية التي ترضيها كل طبيعة حيوانية تقابلها وتكمّن له ثم وراء تبادل الأفراد وتغيير الأسماء والصفات .

وقد ترى كثيراً من العشاق الشهوانيين يتطلعون إلى ما وراء الحس ويلجأون إلى الخيال يستعيرون منه محسنات أو صفات يضيفونها إلى محسنات الوجه الظاهرة وشمائل الجسد المرمودة ، ليضاعفوا من السرور بذلكاتهم ويغرقوا في الاستمتاع بصبواتهم . أما بشار فقد أخذ الحس عنده مكان الخيال وأغرى به البصر باستحضار ما فاته من « المحسوسات » التي لا يقنع بها المبصرون ، فإذا طمع المترجلون الذين يشبهونه في الذوق والمزاج إلى سمة معنوية محللة بزينة الخيال يخلعونها على الصور المنظورة واللاملام المألوفة - فحسبه هو أن يطمح بوهمه إلى ما وراء السمع واللمس من محسنات العيان التي حجب عنها ، وأن يجعل تلك الصور المنظورة واللاملام المألوفة أقصى شأو الظنون وغاية شوط الخيال ، فلا يخرجه التوهم عن حيز الحواس وإن غلا فيه وأبعد الرحلة في بواديه .

ومن هنا ترى أن مكان « المحسنات المتخيلة » من شعر بشار قد خلا وصفر إلا من فلتات قليلة يقلد فيها غيره على السيماع ولا يعتمد فيها على الشعور والابتكار ، وشُغل ذلك المكان كله بتصور الألوان والأصباغ

واستنشاق الروائح والطيب ، فكان لا يشبب بامرأة إلا تخيلها في ثيابها  
ووشيتها ولون بشرتها وصبغة ما عليها من الزينة والخل . وهو صاحب  
المثل السائر في قوله :

وخذلي ملابس زينة ومصبغات فهو أفتر  
وإذا دخلت تقني بالحمر. إن الحسن أحمر  
وله من هذا النوع يصف طيفاً في المنام :

ولقد تعرض لي خيالكم في القرط والخلخال والقلب  
وفي وصف حسناء :

ومصفرة في الزعفران جلودها  
إذا اجتلت مثل المفرطحة الصفر  
وفي أمنية :

وما حاجتي لو ساعد الدهر بالمنى كعب عليها لؤلؤ وشكول  
وقوله في فتاة :

كأنها صورت من ماء لؤلؤة فكل جارحة وجه برصاد  
وفي هذا المعنى :

وتختال ما جمعت عليه هـ ثيابها ذهباً ودرراً  
وفيه :

وحوراء من حور الجنان غريبة يرى وجهه في وجهها كل ناظر  
وقد ينقل الوصف أحياناً مما يرى إلى ما يحس فيصف المسوى  
والجمال كأنها شيء « مصبوب » على القلب والجسم ، كقوله :

إذا نظرت «صبت» عليك صباة وكادت قلوب العاشقين تطير  
وقوله :

«صبيت» هواك على قلبه فضاق وأعلن ما قد كتم  
وقوله :

من فتاة «صب» الجمال عليها في حديث كلذة النشوان  
وأكثر من ذلك ولعه بالطيب فإنه يدخله في الغزل والمدح ويلهجه به  
ويستنشق فيه العرف الذي يشمها والوجه الذي يتصوره ، فهو عنده رائحة  
ومنظر ولذة حسية وخبر عما لا يراه . ويبلغ من ولعه به أنه يذكره في  
وصف نعال المهدى وهو يمدحه فيقول :

تشم نعلاه في الندى كما يشم ماء الريحان متاهيا  
أما في الغزل فقد ذكره في مثل هذا المعنى فقال :  
إذا وضعت في مجلس لك نعلاها تضوع مسكاً ما أصاب وعنبرا  
وقال وقد زاره فتيات خمس يسألنله شعراً ينحرن به :  
باكرن عطر لطيمة وغمسن في الجادى غمسا  
وقال في عبدة :

هوى صاحبى ريح الشمال وإنه  
لأشفى لقلبى أن تهب جنوب  
تناهى وفيها من عبيدة طيب  
وماذاك إلا أنها حنين تنتهي  
وقال فيها :

عبيدة مالك مسلوبة وكنت معطرة حالية

وقال يوصي زائرة :

وتوقَّ الطيب ليلتنا إنَّه واثِّنَا إِذَا سطعا

قال :

يا رحمة الله حلي في منازلنا حسيبي برأحة الفردوس من فيك

وحتى بيته الذي عيب عليه وهو :

وإذا أدنيت منها بصلًا غلب المسك على ريح البصل

اما جاءه من ناحية هذا الولع الشديد بالطيب وتعوده أن يجمع فيه

صور الملاحة المغيبة عنه .

على أنه قد برع في الاستدلال بالمشمومات والسمومات على محاسن

العيان حتى لقد كان يدرك بسمعه ما لا يدركه إلا البصراء . قيل إنه كان

في مجلس فيه نساء وكانت إحداهن تكثر الضحك فالتفت بشار إلى جاره

وقال له : أرأيت فلانة هذه ؟ ألسنت تراها حسنة الأسنان ؟؟ فقال له

جاره ويحك ! وكيف عرفت هذا ؟؟ قال إنما تكثر من الضحك دون

صويخباتها لتبدى جمال ثناتها !

وكان أزنه ما يتغنى به بشار من محاسن النساء الحديث والسمر ،

وكان يحب أحاديثهن ويكرر وصفها ويفتن في تجميلها والتزم بها . وهي

أبعد لذاته من المحسوسات وأقربها إلى المعنويات . ومن قوله في ذلك :

وحديث كأنه قطع الروض وفيه الصفراء والحرماء

ومنه :

ودعجاء المحاجر من معدن كأن حديتها ثمر الجنان

ومنه :

ولها مبسم كثغر الأقاحي وحديث كالوشي وشي البرود

ومنه :

قطع الرياض كسين زهرا حديثها  
وكأن هاروت ينفث فيه سحرا لسانها

ومنه :

لقد عشقت أذني كلاماً سمعته رخياً وقلبي للملحية أعشق

ومنه :

وانني ليجري بيتسا حين نلتقي حديث له وشي كوشي المطارف

ومنه :

وبكرا كنوار الرياض حديثها ، تروق بوجه واضح وكلام

ولكنك ترى من هذا الشغف بحديث المرأة أنه كان يسمع منه  
ويرى في وقت معاً ، وأنه كان يشرك فيه حاستين بحظ حاسة واحدة ،  
ويصغي إليه أصواتاً مسموعة ثم يتصوره ألواناً منظورة فيها الصفراء  
والحمراء وأصباغ المطارف والأزهار والثمار ، لأنه - كما قلنا - كان يصرف  
خياله إلى استيفاء ما فاته من حظ البصر ويتم على هذا النحو ما يقصر  
عنه اللمس والشم والسماع .

\* \* \*

وقد كان أناس في عصر بشار يعجبون لتشبيهه بالنساء وميله إلى  
مجالسهن ويخيل إليهم أن من فقد البصر فقد معه أداة الغزل وسبب

استحسان المرأة واستوت عنده جميع النساء في كل شيء . وليس العجب إلا أنهم يعجبون من غزل الأعمى ويحرمونه الطبيعة الإنسانية لأنه حرم الإحساس بعينيه ، إذ ليس بصر العينين إلا رائدًا للنفس لأنه اختيار شكل من أشكال « المرأة » وترجح صفات منها على صفات أخرى ولكنه لا يوجد الأشكال والصفات ولا يخلق الميل بين الرجال عامة والنساء عامة ، وليس هو بعد بالوسيلة التي لا وسيلة غيرها للاختيار والترجح . وبشار أقوال شتى في تفنيد لوم اللاثمين لا نخال أحداً من الشعراء قال أصدق منها ولا أبلغ في تعليل عشق العميان بل البصريين من بعض الوجوه ، ونجتزء منها بقوله :

وَمَا تَبْصُرُ الْعَيْنَانِ فِي مَوْضِعِ الْهَوَى  
وَمَا الْحَسْنُ إِلَّا كُلُّ حَسْنٍ دُعَى الصَّبَا

وقوله :

يَا قَوْمَ أَذْنِي لِبَعْضِ الْحَيِّ عَاشِقَةٌ  
وَالْأَذْنُ تَعْشَقُ قَبْلَ الْعَيْنِ أَحِيَانًا  
أَذْنَ كَالْعَيْنِ تَوْفِيُ الْقَلْبُ مَا كَانَا  
قَالُوا مَنْ لَا تَرَى تَهْذِي فَقِلْتُ لَهُمْ

وليس هذا الكلام من قبيل « حسن التعليل » الذي أغرم به البيانيون ولكنه هو التعليل الصحيح الذي نعرف مصداقه في جميع العاشقين والمشوقين سواء منهم المكفوفون والمبصرون ، فما أكثر ذوي الأبصار الذين يسلطون قلوبهم على عيونهم وأسماعهم وعقولهم فلا تبصر إلا ما تراه ولا تسمع إلا ما توده ولا تعقل إلا ما تشتهيه وتتمناه ! فإذا هم أحجى من المكفوفين بتصديق حكمة بشار :

وَمَا تَبْصُرُ الْعَيْنَانِ فِي مَوْضِعِ الْهَوَى      وَلَا تَسْمَعُ الْأَذْنَانِ إِلَّا مِنَ الْقَلْبِ

\*\*\*

إن العشق شوق من إنسان إلى إنسان آخر قائم على اختلاف الجنسين ، أو هو في الحقيقة قائم على اختلاف الصفات التي يمثلها كل من الجنسين ويتمس بها كلاهما ما ينقص الآخر . وهذا الاختلاف بين الذكورة والأنوثة عريق في طبائع الأشياء أحسب أن المادة نفسها لا تخلو منه وأن انقسام الذرات الدقيقة إلى كهارب موجبة وكهارب سالبة إن هو إلا ضرب من « الجنسية » الأولى التي تدعو إلى التألف بين جميع الأجسام . فإذا تركنا تقسيم الأحياء إلى ذكور وإناث وقلنا في موضع ذلك التقسيم أن الأشياء كلها ترجع إلى طبيعتين إحداهما فاعلة مؤثرة والأخرى قابلة لتأثيره - ففي وسعنا أن نقول حينئذ إن الذكورة والأنوثة شائعة في جميع الكائنات ابتداءً من الموجب والستالب وانتهاء إلى الرجل والمرأة ، وجاز لنا أن نقول إن من صفات الذكورة ما يوجد أحياناً في النساء كما أن من صفات الأنوثة ما يوجد أحياناً في الرجال ، وسواء أنظرنا في الاختلاف بين الرجل والمرأة إلى الخصال الجسدية أم إلى الخصال الأدبية فأول ما يظهر لنا أنه اختلاف بين صفات فاعلة مؤثرة تبدو في العزيمة والبس والصلابة والعمل والغلبة وصفات قابلة متأثرة تبدو في الصبر والحنو والعطف والنعومة والتسليم ، فطبائع الرجل مبتداة نافذة وطبائع المرأة ملبيّة قابلة ، والعشق بينهما هو الشوق الذي يجمع بين طبيعتين تسكن كل منها إلى الأخرى ولا تتم وتهدأ إلا بالارتياح إليها .

وقد كان بشار من أحسن الناس بالأنوثة الجسدية وأرغبهم في الاتصال بها والاستراحة إليها والاستماع إلى حديثها ، وكان في كثير من غزله يمثل المرأة « مؤنثة » متكسرة باكية تلين لشدة الرجولة وخشونتها وتستعدب الخصيّ بسطوتها وأثرتها . فانظر إلى قصيده التي أوردنها في الفصل السابق والتي يقول منها :

أذرت الدمع وقالت ويلتي من ولوع الكف ركاب الخطر  
 أمتى بدد هذا لعبي ووشاحي حله حتى انتش  
 فدعيني معه يا أمتى : .....  
 أقبلت في خلوة تضربها واعتراها كجنوں مستعر  
 بآبی والله ما أحسنه دمع عین غسل الكحل قطر

أو قصيده الأخرى التي يقول منها :

واسترخت الكف للعراق وقا  
 لـ إـ يـ هـ عـ نـ يـ والـ دـ مـ عـ منـ حـ لـ رـ  
 إـ نـ هـ ضـ فـ هـ أـ نـ تـ كـ الـ ذـ يـ زـ عـ مـ وـ رـ  
 يـا رـ بـ اـ خـ دـ لـ يـ فـ قـ دـ تـ رـ يـ ضـ رـ عـ يـ  
 أـ هـ وـ يـ إـ لـى مـ عـ ضـ دـ يـ فـ رـ ضـ دـ هـ  
 أـ صـ قـ بـ يـ لـ حـ يـةـ لـهـ خـ شـ نـ تـ

إـ لـخـ إـ لـخـ . . . .

فإنك ترى في هذه الأبيات رجلاً حيواناً يصبو إلى المرأة الحيوان  
 وجسداً مذكراً يشتاق إلى جسد مؤنث يجاوب طبعه ويرضي أثره . فلم  
 تكن به من حاجة إلى النظر بالعين والتفريق بين هيئات النساء لأنه خلص  
 من جسد المرأة الشاخص للعيان إلى أنوثتها وطراوة طبعها ، ونقل إلى هذا  
 الشعور بها كل لذات النظر ومحاسن المشاهدة .

فهو يفهم « الأنثى الجسد » ذلك الفهم الخلائق بطبيعته الحيوانية  
 ولذاته الحسية ولكنك لا تقرأ له بيتاً واحداً يسمو به إلى إدراك « النفس »  
 الأنثوية وما فيها من حلاوة صافية ورحمة سماوية وكنوز عطف تغليبي بها  
 وجدان الرجل وترضعه بها روح الحياة طفلاً كبيراً كما أرضعته من قبل وهو

طفل صغير . ذلك ضرب من الغزل لا تقرأه في شعر بشار وأمثاله ولا تجده في الشعر العربي إلا أبياتاً متباعدة في مئات الدواوين ومعانٍ هائمة بين قصائد العذريين .

## بشار والهجاء

كان أول ما نظم بشار من فنون الشعر الهجاء . قيل إنه نظمه وهو في السابعة وأنه كان يهجو الناس فيشكونه إلى أبيه فيضر به ضرباً مبرحاً فلا يتنهى ويقول لأبيه « إن هذا الذي يشكونه إليك مني هو قول الشعر وإنني إن أتممت عليه أغنتك وسائل أهلي » !

وكان آخر ما روي له من الشعر الهجاء . فقد أقذع في ثلب الخليفة المهدى فوشى به الوزير يعقوب بن داود لحقده عليه ، فما زالوا يتعللون له حتى سمعوه يؤذن وهو سكران في غير أوان الأذان فضربوه حتى أشرف على التلف ومات من ألم الضرب ، فهو قد أصاب بالهجاء وأصيب به من مطلع حياته إلى خاتمتها ، ولكنه مع هذا لم يكن هجاء مطبوعاً ولا كان هذا الباب من الشعر مجاله الذي برع فيه بين الشعراء .

وأريد بالهجاء المطبوع ذلك الشاعر الذي يولد بفطرته ناقمًا هاجياً لا يرضى عن شيء ولا يستريح إلى مدح أحد ولا يكتف عن النقد والعيوب ، كلهاً واندفعاً إليها لا جلباً لكسب أو درءاً لمساءة . أو ذلك الشاعر الذي أونى من الفطنة وسعة المخيلة واستعداد الطبع ما يفتح له معاني الهجاء إذا أراده ناقمًا أو غير ناقم ومعتمداً ما يقول أو عابثاً فيه . ولست أعرف في الأدب العربي غير شاعرين اثنين ناهين بهذا الصفة

هما : دعبدل بن علي الخزاعي ، وعلي بن العباس « ابن الرومي » .

أما دعبدل فقد كان صاحب طبيعه من تلك الطبائع النابية النافرة التي تخرج على « المجتمع » وتشور به ولا تزال في حرب معه لا مساملة فيها ولا مهادنة الى أن يواريها الموت في ثراه ، وكان غاضباً أبداً على الناس ينكر عرفهم ويشذ عن إجماعهم ويهجو أفرادهم بأسمائهم وهو إنما يهجو الناس جمِيعاً فيأشخاص أولئك الأفراد . وهو القائل :

إني لأفتح عيني حين أفتحها     على كثير ولكن لا أرى أحدا !!

وكان يهيم على رأسه في البلاد سنين عدة تنقطع فيها أخباره وتحفى آثاره ثم يظهر حيث كان فجأةً وقد أثرى وغنم ليبدل ما جمعه في اللهو والقصف ثم ينقلب إلى شأنه من الآباء والتطواف في أرجاء الأرض ، وربما لقي الشراة أو قطاع الطرق في بعض رحلاته فيجالسهم ويوأكلهم ويأمر غلاميه أن يغريا لهم ويعرفهم ويعرفونه فلا يمسونه بأذى ولا يذكرهم بسوء ، لأنهم أبناء نحلة واحدة يؤلف شملهم النفور من الناس ويوفق بينهم الشذوذ عن تواضعوا عليه من الآداب والدستير . فهو قاطع طريق بفطرته التي ولد عليها وإن لم يحمل السيف ولم يخرج للفتك والغيلة ، بل لقد قيل إنه قطع الطريق في بعض أيامه فعلاً « وأنه كان يكمن للناس بالليل فرصد يوماً صيرفيأً طمعاً بما معه ففك به ولم يجد في كمه إلا ثلاث رمانات في خرقه فخرج هارباً من الكوفة لاشتداد الطلب عليه » . وما كان هجوه لو بحثت في أسبابه إلا ضرباً من قطع الطريق على الناس اشتهاه في أكثر الأحيان للذلة الصيد والقنص ونزوة المطاردة والتخييف لا طمعاً في المال أو طلباً للتبرات . فما اتفق الناس على إمام إلا هجاه وألح في هجائه وإن أحسن إليه وأجزل له العطاء . ولا ترك أميراً ولا وزيراً ولا

والياً إلا ناله بلسانه عرضاً أو قصداً ولو كان من أبناء قبيلته ومن خاصة  
المفضلين عليه ، فلما مات الرشيد ودفن بطوس الى جوار قبر الرضا قال  
فيه :

قبران في طوس خير الناس كلهم وقبر شرهم . هذا من العبر  
على الزكي بقرب الرجس من ضرر ما ينفع الرجس من قرب الزكي ولا

وقال في المأمون :

أيسومني المأمون خطة جاهل  
إنني من القوم الذين سيفهم  
شادوا بذكرك بعد طول حمولة  
ومنها نهض إبراهيم بن المهدى للخلافة - وكان عاكفاً على الغناء -  
قال يتهاكم به وبأجناده :

وارضوا بما كان ولا تسخروا  
يلتذها الأمرد والأشمط  
لا تدخل الكيس ولا تربط  
 الخليفة مصحفه البربط  
يا عشر الأجناد لا تقنعوا  
فسوف تعطون حنية  
والمعبديات لقوادكم  
وهكذا يرزق قواده

وقال في المعتصم :

فليس له دين وليس له لب  
يُلْك يوماً أو تدين له العرب  
من السلف الماضين إذ عظم الخطيب  
ولم تأتنا عن ثامن لهم الكتب  
وقام إمام لم يكن ذا هداية  
وما كانت الأنبياء تأتي بمثله  
ولكن كما قال الذين تتبعوا  
ملوك بني العباس في الكتب سبعة

كذلك أهل الكهف في الكهف سبعة  
خيار إذا عدوا وثامنهم كلب  
وانسي لأعلي كلبهم عنك رتبة لأنك ذو ذنب وليس له ذنب  
وجاءه نعي المعتصم وقيام الواثق فارتجل هذين البيتين :

الحمد لله لا صبر ولا جلد  
ولا عزاء إذا أهل البلى رقدوا  
وآخر قام لم يفرح به أحد  
 الخليفة مات لم يحزن له أحد

وقال في المتكفل :

ولست بقاتل قدعاً ولكن لأمر ما تعبدك العبيد !

وهذا هجاؤه للخلفاء واحداً بعد واحد ، أما الوزراء والولاة  
والقواد فكان كأنما يجترىء عليهم ويولع بهم على قدر ما عزفوا به من  
الغضب والسطوة وحدة الخلق . فكان المؤمن يقول : أترون رجلاً  
يجترىء على أبي عباد ولا يجترىء على ؟؟ وأبو عباد هذا هو الذي يقول فيه  
دعبل :

أولى الأمور بضيعة وفساد أمر يدبّره أبو عباد

.....

وكأنه من دير هرقل مفلت حرد يجر سلاسل الأقياد

وهو رجل « حديد جاهل » كما وصفه مولاه المؤمن .

وقد روج دعبل في هذه الأهاجي التي كان يقتحم بها غضب  
الملوك والأمراء وأخطار العداوات وإحن الصدور فكان يقول :

« أنا أحمل خشبتي على كتفي هنذ حسين سنة لست أجد أحداً  
يصلبني عليها » وقال له أبو خالد الخزاعي الإسلامي : « ويحك ! قد  
هجوت الخلفاء والوزراء والقوات ووترت الناس جيغاً فأنت دهرك كله  
شريد طريد هارب خائف ، فلو كففت عن هذا صرفت هذا الشر عن  
نفسك ! فقال ويحك ، إني تأملت ما تقول فوجدت أكثر الناس لا ينتفع  
بهم إلا على الرهبة ولا يبالي بالشاعر وإن كان مجيناً إذا لم يخف شره .  
ولمن يتقيك على عرضه أكثر من يرحب اليك في تشريفه ، وعيوب الناس  
أكثر من محسانهم ، وليس كل من شرفته شرف ولا كل من وصفته بالجود  
والمجد والشجاعة - ولم يكن ذلك فيه - انتفع بقولك . فإذا رأك قد  
أوجعت عرض غيره وفضحته انقاك على نفسه وخاف من مثل ما جرى على  
الآخر ! » .

وهذا كلام يقبله العقل من حيث ينظر إليه دعبل ، ولكنه قد أخطأ  
طبعه ولم يعرف نفسه إن كان قد ظن أنه هجا من هجاهم لهذه العلل التي  
انتحلها وأودعها فلسفة الهجاء العربي كله ، فإنه لم يُعرف من الذم مسيئاً  
ولا محسناً ولم يُبق من وجوه عصره على بخيل ولا كريم ، فلم يكن قد حبه  
في المطلب بن عبد الله بن مالك الذي ولاه ولادة أسوان ووهبه الجزييل من  
الهبات دون قدحه في الوزراء والولاة الذين حرموه وتعقبوه لأنه بدأهم  
بالذم والتشهير ، مع أن المطلب بن عبد الله من خزانة التي هو منها ،  
 فهو يت إلىه بصلة من القرابة وصلة من الإحسان ويستشفع إليه بكل  
شفاعة تنجيه من ذلك اللسان ، ولكنه هكذا خلق هاجياً مطبوعاً لا يأوي  
إلى الناس ولا يكف عن ذمهم والعيب عليهم ولو غمرته الشروة وبات  
أغنى الخلق عن عطاء المدوحين والمذومين ، وكان كثيراً ما يعرض

بأصحابه في الهجاء لغير علة يعزفونها كما قال وهو يهجو ابن أبي دؤاد :

ما نشبت الذي تطويه من سبك  
ولو سكت ولم تخطب الى عرب

تجد فزارة العكلي من عربك  
عدّ البيوت التي ترضي بخطبتها

فلقيه فزارة العكلي وقال له : يا أبا علي ! ما حملك على ذكري حتى  
فضحنتي وأنا صديقك قال : يا أخي والله ما اعتمدتك بمكروه . ولكن  
كذا جاءني لبلاء صبه الله عز وجل عليك ! ومن هذا أنه هجا أبا نصر بن  
جعفر بن محمد بن الأشعث فقال فيه :

ما جعفر بن محمد بن الأشعث عندى بخير أبواة من عثث !

فلقيه عثث وقال له : « عليك لعنة الله ! أي شيء كان بيني  
 وبينك حتى ضربت بي المثل في خسدة الآباء؟ » فضحك وقال : « لا شيء  
 والله الا اتفاق اسمك واسم ابن الأشعث في القافية ! أو لا ترضى أن  
 أجعل أباك وهو أسود خيراً من آباء الأشعث بن قيس ؟ ! » .

وكانت في دعبدل تلك الدعاية التي تجدها في هؤلاء الناقمين المتبرمين  
الذين تضيق صدورهم وينفذ صبرهم فيضحكون بالناس ويضحكون  
الناس منهم . وكان قوم من خزانة يدعون أن جدهم كلام الذئب وأنه  
 جاء إلى النبي عليه الصلاة والسلام « فحدثه أن الذئب أخذ من غنمه شاة  
 فتبعه فلما غشيه بالسيف قال له : مالي ومالك تمنعني رزق الله ؟ قال :  
 فقلت يا عجباً للذئب يتكلم .. ! فقال أعجب منه أن حمداً نبي قد بعث  
 بين أظهركم وأنتم لا تتبعونه !! فبنوه يفخرون بتتكليم الذئب جدهم »  
 فكبرت هذه الحماية على صبر دعبدل وضاق بهذه الدعوى فقال يهجوهم :

تهتم علينا بأن الذئب كلّكم !  
فكيف لو كلام الليث المصور إذن  
هذا السندي لافضل ولا حسب  
فقد لعمري أبوكم كلّم الذيما  
أفيتكم الناس مأكولاً ومشروباً  
يكلّم الفيل تصعيداً وتصوياً

ومن دأب أصحاب هذه الطبائع النافرة الملوّل أنها تنفس عن نفسها  
بشئين : بهذه الدعاية التي تخفف مرارة الجد وترقق حواشي البغضاء ،  
وبالعقيدة التي يتخذونها من قوة ما يحيش بقلوبهم من السخط  
والكراهية . والعقيدة سواء أكان منشؤها الحب أم البغض إنما تقوم بأمل  
يحييها ويثبتها ويعينها على حبها أو بغضها . فما كان من السهل على  
دعبل - أو أي إنسان مثله - أن يسخط على الناس ويهجومهم وينكر جميع  
حالاتهم بغير أمل يتوق إليه ويصب عليه كل ما في نفسه من قوة الشعور  
النافر والمعطف المعكوس ، فمن لم يؤمن بشيء لم يثابر على حب ولا على  
بغض ولم يصبر على رضا ولا على نعمة . ومن أضعاع الأمل أضعاع الإيمان  
ثم أضعاع الشعور بنوعيه من خير وشر ومن حدب وتفور . وكذلك من  
أضعاع الشعور فقد فتر أمله وترأخي جلده وسدت دونه منافذ الإيمان .

ولكن دعبلًا كان رجلاً شديداً الشعور بالنعمة فلم يفتر إيمانه  
وانعقدت هذه الشلة في نفسه على التعصب لآل البيت من العلوين  
والأمل في انتصارهم وظهور أمرهم وغلبتهم على أعدائهم ، وجمع نقمته  
على « المجتمع » كلها في كراهة من يكرهون العلوين ويغصبون حقهم  
ويقعدون عن نصرتهم ، وخيل إليه أنه لم يكن ينبو بالناس إلا لأنهم  
أجحفوا بآل البيت وخذلواهم وما أدوا عليهم أعدائهم ، والحقيقة أنه لم  
يتعصب لآل البيت إلا لأنه كان ينبو بالناس ويجدد في اعتقاد الظلم الذي  
حاق بآل البيت معواناً له على كراهة الظالمين والسطط عليهم والشوق

ال دائم الى تبديل حاهم . ولو أفلح هؤلاء المظلومون في أيام دعبدلرأينا أن ذلك السخط على « المجتمع » لم يذهب من نفسه ولم يلطف من نزوة الهجو التي في طبعه ، ولسمعنا له في هجائهم مثل ما سمعنا من هجائه لظالمتهم ، فهو « هجاء مطبوع » قد ولد ليذم وبيغض ويصل الى المدح والحب من طريق الذم والبغضاء ، وهو في تكوينه كله قصيدة هجاء حية تلقى الناس أبداً بالتجهم والعبث والشذوذ .

\* \* \*

أما ابن الرومي فلم يكن مطبوعاً على النفرة من الناس ولم يكن قاطع طريق على « المجتمع » في عالم الأدب ، ولكنه كان « فناناً » بارعاً أوتي ملكة التصوير ولطف التخييل والتوليد وبراعة اللعب بالمعاني والأشكال ، فإذا قصد أحداً أو شيئاً بهجاء صوب إليه « مصوريته » الواقعية فإذا ذلك الأحد أو الشيء صورة مهيبة في الشعر تهجو نفسها بنفسها وتعرض للنظر مواطن النقص من صفحتها كما تنطبع الأشكال في المرايا العقوفة والمحدبة ، فكل هجوه تصوير مستحضر لأشكاله أو لعب بالمعاني على حساب من يستشيره . كقوله في هجو صاحب لحية طويلة :

ولحية يحملها مائق مثل الشراعين - إذا أشرعا  
لو قابل الريح بها مرة لم ينبئ في خطوه أصبعا  
أو غاص في البحر بها غوصة صاد بها حيتانه أجمعوا  
وفي آخر :

إن تطل لحية عليك وتعرض فالمخالي معروفة للحمير  
علق الله في عذاريك مخلا  
أو غدا حكمها إلى لطارت في مهب الرياح كل مطير

وفي معنية :

تضغط اللحن الذي تسلو به عصة في حلتها معترضه  
فإذا غنت بدا في جيدها كل عرق مثل بيت الأرضه

وفي أصلع :

ووجهه يأخذ من رأسه أخذ نهار الصيف من ليه  
وفي أحدب :

قصرت أحادعه وطال قذاله فكانه متربص أن يصفعا  
وكأنما صُفت قفاه مرة وأحسن ثانية لها فتجمعا

وفي قصير أبور أصلع :

أقصرْ وعورْ  
شواهد مقبولة  
تخبرنا عن رجل مستعمل المقافد  
أقماء القيد فأضد حى قائمًا كقاعد

وفي مغن معلم صبيان :

أبو سليمان لا ترضى طريقة  
له إذا جاوب الطنبور مختلفاً  
عواء كلب على أوتار مندفة  
وتحسب العين فكيه إذا اختلفا

وفي طويل الأنف :

واذا نهضت كبا بوج هك للجبين المعطس

إن كان أنفك هكذا فالليل عندك أفطس  
وإذا جلست على الطري ق ولا أرى لك تجلس  
فتجيب أنت وينحرس قيل السلام عليكما

وَفِي ثَقِيلٍ :

كان بغداد لدن أبصري طلعته نائحة تلتدم  
مستقبل منه ومستدبر وجه بخيل وفرا من هزم

وَفِي طِيلْسَان :

يا ابن حرب كسوتنى طيلسانا  
طيلسان اذا تنفست فيه  
تتغنى احدى نواحية صوتاً  
فإذا ما عذله قال مهلاً !

يتجنى على الرياح الذنوبا  
صالح يشكو الصبا ويشكوا الجنوبا  
فتشق الآخرى عليه الجيوبا  
لن يكون الكريم الا طروباً

وَفِي وَجْهِهِ هُوَ :

أهيم بالخرد الحسان وما يصـ  
لح وجهي الا الذي ورعـ  
كـي يعبد الله في الفلاة ولا يـ  
هد فيها محـافـل الجـمـعـ

وهكذا وهكذا مما ازدحم به هجوه ومدحه ووصفه وعامة شعره من هذه الأشكال السهلة الصحيحة التي تكاد تسلكه في عداد الرسامين كما سلكه نظمه في عداد الشعراء . فلو نقل المصور ديوانه بريشه ملأ به مجلدات ضخاماً من خير ما تستتبطه القريمحة الفنية من صور الهزل والجد ومعاني التهجين والتحسين . ومثل هذا الشاعر يهجو حيث شاء بأداته الحاضرة كالرسام الذي يحمل « مصوّرته الشمسيّة » ليلقط بها المناظر التي تر وقه وتسترعيه أينما كان .

أما بشار فلا هو من طراز دعبدل ولا هو من طراز ابن الرومي ، لم يكن عنده من مرارة الخلق وحلاوة العقيدة ما يقيم حربه على الناس فيهجوهم صادقاً في شعور الحفيظة عليهم وإن أخطأه الصدق فيما ينتهي به من المساوىء والعيوب ، ولم تكن له أداة ابن الرومي من ملكرة التصوير المطبوعة التي لا تخذله في مواقف التمثيل والتشويه . ولكنه كان رجلاً يحب المجتمع وينغمس فيه . وكان هجاء كل بضاعته من الهجاء أن يجمع أقبح العيوب وأشين الرذائل التي تزرى بصاحبها فيقذف بها على من يهجوه ويصوغها شعراً تسهل روایته وتُستقى معرة انتشاره ، فاذا هو هجاء لا عمل فيه لقرية الشاعر غير نظم الكلمات وجمع العيوب ! وكلما اعززته البراعة وصدق الشعور بالغ في الإيقاع وأفحش في الهجو وجاء بكلام لا يصلح منه للنقل في الصحف والكتب المهدبة الا القليل الذي لا طعم له ، وما كان ليخفف الناس لولا شناعة المثالب التي يلصقها بهم وخبث الدعاوى التي يفترتها عليهم ، أما قدرته على التصرف في معانى النقد وفنون الهجو فلم تظهر في شيء من شعره الذي تختلف في الكتب ولا نظنها ظهرت في شعره المفقود وحده ثم لم يبق لها أثر يدل عليها في هذه البقية المحفوظة .

إنما أكثر بشار من الهجو على قلة أدواته عنده وضعف سليقته فيه لأسباب شتى دعاه إليها عصره وميل نفسه وحالة معيشته : منها أنه أدرك الشعراء الهجائين في صدر الدولة الأموية وسمع روايات الناس عن مناقضاتهم ومباهلاتهم وعرف هو الرواة في حفظ مساجلاتهم ورغبة الأمراء والولاة في التحريش بينهم ، فأحب أن يقتدي بهم لينبه ذكره وينقل شعره وروي عنه أنه قال : « هجوت جريراً فأعرض عنى واستصغرني ولو أجابني لكنت أشعر الناس . . ! » .

ومنها أن الهجاء كان باباً من أوسع أبواب الكسب في ذلك الزمان ، وهو كان يقول اذا ذكرت له كثرة أهاجيه « إني وجدت الهجاء المؤلم آخذ بضيع الشاعر من المديح الرائع . ومن أراد من الشعر أن يكرم في دهر اللثام على المديح فليستعد للفقر وإلا فليبالغ في الهجاء ليخاف فيعطي » . ومنها أن الهجاء كان في عصره كالامتحان للشعراء المتنافسين يكون أقدرهم وأبلغهم في رأي الناس من يفهم خصميه ويسيير على الألسنة نقده وذمه ، فإذا كثر الشعراء في بيته واحدة حول مرتفق واحد فلا ندحة لهم عن التهاجي والتباهل ليعرف أحدهم امضى لساناً وأكثر افتناناً وأجدر بأن ينبع ويتقى وأن يحفظ كلامه ويروى ، ومنها أن الايقاع بين الشعراء كان من لذة بعض الأمراء والولاة ليلهوا بالتغيير بينهم والاستئذان إلى نوادرهم وأهاجيمهم على نحو مما كان معروفاً شائعاً في مصر إلى حين قريب من الايقاع بين المجان والخلعاء في ليالي الأفراح والمواسم ، ومنها أن بشارةً كان أحوج الشعراء إلى أن يخافه الناس ويستكتوا عنه ويحذروا الاستخفاف بشأنه ، وكان سليطاً لا يستحي ولا يخشى على عرضه ولا على أعراض الناس فلم يكن يمنعه من الوقوع فيهم مانع ولا يتكلف في ذلك منازعة نفس أو مصاداة لاثم . فقد تمت له بذلك أسباب الميل إلى الهجاء والاكثر منه وإن لم تتم له فيه سلية مساعدة وملكة مجيدة .

مثل من التصوير في شعر  
ابن الرومي  
علاقته بطيرته

أشرت الى ملقة التصوير في هجو ابن الرومي وسائل شعره ،  
وقلت في مقدمة مختاراته إنه «ينظر الى الأشياء بعين مصور صناع لا يفوتها  
لون من الألوان التي تنسجها خيوط الشمس في ائتلاف او اختلاف وفي  
سطوع او خفوت ، فإذا أضفت الى ذلك مقدرته في تصوير الحدب  
والصلع والقصار وأصحاب اللحى الكثيفة والأنوف الغليظة أمكنك أن  
تقول أيضاً : ولا يفوتها شكل من الأشكال . فهو فنان لا تنقصه إلا  
الريشة واللوحة بل لا تنقصه هاتان لأنه استعراض عن الريشة بالقلم وعن  
اللوحة بالقرطاس . فاكتفى بها وأثبت في النظم البديع ما لا ثبته الألوان  
والأشكال » .

وقد استشهدت بابن الرومي في هذه الخصلة لأن ملقة التصوير  
الصادق أظهر ما تكون في شعره بين عامة شعراء العرب من المغارقة  
والمغاربة والأقدمين والمحدثين ، ولا أعرف شاعراً يسبقه في هذه الخصلة  
البارزة المتجلية على غير قصدٍ في كلامه الجيد والرديء على السواء ، والتي  
احسبيه من أجلها قد حُلِّق على فطرة المصور وطبع على الاتقان في صناعة  
الرسم لو ساعفته أسبابها وأمللت له البيئة في دواعيها . فلو أنه نبغ في أمة

تروج فيها هذه الصناعة لشهادنا من آثار ريشته مثل ما نشهد الآن من آثار لسانه ولضياع المصور منه الشاعر إن لم يفقه ويغمره بالشهرة والإتقان .

وليست ملكة التصوير غريبة عن الشعر . فإن النفس الفنية جبلة واحدة تختلف ولكنها تتفق في **المعدن الأصيل** الذي يجمع بينها عند دقة الاحساس وحب الجمال ، وهي إنما تختلف من ناحية « الحاسة » التي تبلغها رسائل الجمال والوسيلة التي تعبر بها عنها يخامرها من إهماماته وخواطره . فالشاعر لا يخلو من ملكة الألوان والأشكال والفضنة الى الحركات والأنغام ، والمصور لا يخلو من معاني الشعر وأصداء النغم التي تراها العين معكوسة على صور الأشياء ، والموسيقي لا يخلو من السرور بمحاسن المناظر والمعاني التي يترجم عنها في أصواته وألحانه ، وكلهم - لو أمكننا ان نتخيل قرائتهم - يعزل عن الأ بصار والأسماع والأيدي والألسنة - أسرة من التوائم لا تعرف الواحد منها إلا حين يرتدي علامته من اللباس !

أما ابن الرومي فقد كانت الملكتان فيه - الشعر والتصوير - متقاربتين أيما تقارب ممزوجتين أيما امتزاج ، وكان لا يعجب شيء إلا ولملكة المصور نصيب من ذلك الاعجاب ، ولا يشتهي شيئاً إلا وللناظر حظ منه حتى الطعام ! ولقد شهروه بالتهم لكثرة وصف الطعام في شعره ولكنني أراه منهوماً بحواسه ومذاقه - وبالنظر منها على التخصيص - أكثر مما أراه منهوماً بمعدته وأحشائه .

فانظر الى قوله في الأكلة التي يشتهيها :

خذ يا مرید المأکل اللذبذ جرداقتی خبز من السمید

لم تر عين ناظر مثلهما فبشر الحرفين عن وجهيهما

.....  
.....

حتى ترى بينهما مثل اللبن  
مقوسة كأنها وشى اليمن

واعمدالبيض السليق الأحمر  
فردهم الوسط به ودنر

وترب الأسطر بالملح ولا  
تكثر ولكن قدراً معتدلاً  
وردد العينين فيه لحظاً  
فان للعينين منه حظاً  
ومتع العين به ملياً  
واطبق الخبز وكل هنّياً

أو انظر الى قوله في « الزلابية » :

رأيته سحراً يقليل زلابية في رقة القشر والتجمويف كالقصب  
كأنما زينة المقلبي حين بدا  
كالكيمياء التي قالوا ولم تصب  
فيستحيل شبابيكأ من الذهب  
يلقي العجين جيناً من أنامله

أو قوله في الرقاد :

ما بين رؤيتها في كفة كرة  
وبين رؤيتها قوراء كالقمر  
إلا بقدر ما تنداح دائرة  
في صفحة الماء يرمى فيه بالحجر

بل انظر الى كل ما قاله في أوصاف الطعام تجد نهم النظر والذوق  
منه أشد من نهم المعدة والأحشاء ، وسرور المصور فيه حاضراً عند كل  
سرور يتملاه وكل لذة يستنقذ اليها . وهذه هي الملكة الشاعرة المصورة  
الشفافة التي تحدثك عن شعور وحياة في أجد الجد وأهزل الم Hazel بلا  
اختلاف بين الموضوعات والأطوار .

وقد احببت أن أورد له في هذا المقال نخبأ من قصيدة واحدة في

ال مدح أبيئ بها الفرق بين الشاعر الذي ينظم ويقلد ولا ينظر والشاعر الذي يستوحى نفسه وينظر الى الدنيا حتى في قصائد المدح التي نعدها اخل الكلام من أغراض الشعر ومعانٍ الحس وبدائع النظر الفنان ، ولو شئت لأنيت على عشرات من مدائنه كلها تصلح للاستشهاد بها في هذا السياق ، ولكنني أنقل ما يتسع له المقام وأعني التوينة التي قالها في تهنة عبيد الله بن عبد الله يوم المهرجان . وهذه بعض أبياتها على غير اطراد :

مهرجان كأنما صورته      كيف شاءت خيرات الأمانى  
من جمـع الهمـوم والأحزـان      وأـديـل السـرور والـلهـو فـيه  
ـيا وزافت بـمنظـر فـتـان      لـبـسـتـ فيـهـ حـفـلـ زـيـنـهـاـ الدـنـىـ  
ـكانـ قـدـماـ تصـونـهـ فيـ الصـوـانـ      وأـذـالـتـ منـ وـشـيهـاـ كـلـ بـرـدـ

10

جَدَّ موطوءة من الضياف  
وَتِرَاءٌ بِهَا تهَاوِيلُ رقم  
ثُمَّ قام الْكَمَّة صَفَّينِ من كَلْهَمِ  
وَتَجْلِي على السرير جَبِينِ  
يُكَنُ العَيْن لحظة ثُمَّ يَنْهَى  
فَلَهُ مِنْهُ حاجب قد حَمَاه  
فَاسْتَوَى فوق عَرْشِه بِوَقَارِ  
ثُمَّ قَام الْمَجْدُون مُثُولاً  
لَيْسَ مِنْ كَبْرِيَاء فِيهِ وَلَكِنْ  
فَشَوَّا سَوْدَدُ الْأَمِير وَعَدُوا  
وَقَضُوا مِنْ مَقَاهِمِه ما قَضُوه

ثُمَّ آبُوا بِالرَّفْدِ وَالْحَمْلَانِ  
فِيهِ آلَاءٌ بِكُلِّ لِسَانِ  
كُلُّ وَجْهٍ لِذَلِكِ الْوَجْهِ عَانِ  
ضَارَبِينَ الصَّدُورَ بِالْأَدْفَانِ  
وَبِحَلْمٍ مِنَ الْخَلُومِ الرِّزَانِ  
كُلُّ عَيْنٍ تَرُومُه بِامْتَهَانِ  
طَرْفَهَا عَنِ إِدَامَةِ الْلَّحْظَانِ  
ذُو شَعَاعٍ يَحُولُ دُونَ الْعِيَانِ  
وَعَلَى سِيفِه هَنَالِكَ حَانِ  
لِلْعَظِيمِ فِي قَوْمِه مَرْزَبَانِ  
قَائِمَاتِ بِزِينَةِ الْمَزَدَانِ  
جَدَّ موطوءة من الضياف

ثم سام الأمير سوم الملاهي  
وقيان كأنها أمهات  
مطفلات وما حملن جنيناً  
ملقمات أطفالهن ثدياً  
مفعمات كأنها حافلات  
كل طفل يدعى بأسماء شتى  
أمه دهرها تترجم عنه  
أوتي الحكم والبيان صبياً  
لو تسلي به حديثة رزء  
عجبأً منه كيف يسلی ويلهي  
فترى في الذي يصيخ اليه  
وتعنته بالمدائح فيه  
ذات صوت تهزه كيف شاعت  
يشنى فينفض الطل عنه  
جهوري بلا جفاء على السم

وخلاء بالدام والندهمان  
عاطفات على بنيه حوان  
مرضعات ولسن ذات لبان  
ناهدات كأحسن الرمان  
وهي صفر من درة الألبان  
بين عود ومزهر وكران  
وهو بادي الغنى عن الترجمان  
مثل عيسى بن مريم ذي الخنان  
لشفى داء صدرها الحران  
مع تهيجه على الأشجان  
أمرات الحزون والجلدان  
كل غيداء غادة مفتان  
مثل ما هزت الصبا غصن بان  
في تثنية مثل حب الجمان  
مع مشوب بغنة الغزلان

فتأمل هذه الأبيات هل ترى فيها إلا صوراً تتوالى عليك بالمناظر  
التي تبصرها العين والخواطر التي تتلقاها النفس والحركات التي تؤلف  
بين ما ترى وما تحس تأليف الشريط المتحرك لما انطبع عليه من الأشكال  
والفصول ؟ وتأمل الشاعر هل تراه في قصيده الا كالرسام الذي بسط  
 أمامه لوحته وأقبل على الوجوه والأشكال يتفرسها ويطيل النظر في ملامحها  
 وشاراتها وما تشف عنده من المعاني وتشير إليه من الدلائل ويراقبها في  
 التفاصيلها وموافقاتها وحركاتها ليثنى بعد ذلك إلى لوحته فيثبت عليها ما  
 توارد على بصره وقرحاته من الألوان والمعارف والهياكل من حيث هي تحفة

فنية تستهوي الحواس والأذواق ؟ ! فهو يبدأ برسم زينة المهرجان واحتياط الدنيا بمنظرها فيه وبرود الوشي التي اذالتها للناظرين واللهو والسرور الذي شمل كل شيء وأديل له من جميع الهموم والأحزان ، ثم يرسم حجرات الأمير بزخارفها وتهاوילها وقيام الكماة فيها صفاً بعد صف مطريقين الى الأرض مغضبين بالأبصار حانياً على السيف ، ثم يرسم الأمير على سريره وقد طلع على الجميع بوجه مهيب يمكن العين منه لحظة ثم ينهاها عن إدامة اللحظان فيه ، وعليه وقار الإمارة وسمات الحلم والرزانة بين قوم يعنون له ويجلون قدره من الحب والتجليل لا من الصلف والكبرياء ، ثم يرسم المادحين بين يديه يرتلون عليه الثناء « ضاربين الصدور بالأذقان » وينصرفون من حضرته بالعطايا والحملان ، ثم يرسم القيان الكواكب حانياً على العيدان حنو الأمهات على الأطفال بنهاود مفعمات ولكنها « صفر من درة الألبان » ، ثم يرسم أثر الغناء على وجوه السامعين فإذا هو شجن وسلوى وأمرات من الحزن والجذل وطرب يشوبه السكون وسكون يشوبه الطرف ، ثم يرسم الصوت نفسه فإذا هو يهتز « مثلما هزت الصبا غصن بان » :

يشنى فينفض الطل عنه في تثنية مثل حب الجمان  
جهوري بلا جفاء على الس مع مشوب بغنة الغزلان

فلا تزال في القصيدة تتنقل بين أبياتها من صورة الى صورة ومن منظر الى منظر ومن حركة الى حركة حتى تأتي عليها وقد استعرضت في خيالك متحفاً واسعاً من الأشكال والخطوط عملت فيه القرىحة والنظر واشتراك فيه الفن والإحساس وروى لك أصدق الرواية عن عين تلمع فتعي ونفس تحس فتسنوب وخيال يدخل الجمال المنظور فيثيرى بالألوان

والسمات ، ولو وقف مصور في موقف ابن الرومي من ذلك المهرجان لما زاد عليه بعد ذلك التفاس والإنعام - إلا أن يجري الريشة على اللوحة بصورة بعد صورة مما قد امتلأت به عينه وانطبع في قريحته .

\* \* \*

وإذا بلغ من تهافت النفس على التهام الأشكال المختلفة هذا المبلغ فلا جرم ترك فيها أثراً قوياً من حسنها وقبحها وما توحيه من بواعث الفرح والنشاط أو بواعث الفزع والوجوم ، فأما الحسين في تلك الأشكال فيزدھيھا ويطریھا ویحکت آمالھا وتأنس منه البشري الجميلة والفال السعيد ، وأما القبيح فيقبضها ويروعها وتتوسجس منه العاقبة السيئة والطالع المشؤوم، وهي اذا غلت في الانقباض خليقة أن تتطير بالقبح وأن تقرن بيته وبين كل شر توقعه وكل نذير تخشاه ، ومن هنا خطط لي أن « التشاوئ » الذي اشتهر ابن الرومي بالأفراط فيه قد يكون قريب العلاقة جدّاً « بذوق الحال » الذي طبع عليه أو « ملكة التصوير » التي تفتأ ترحم خياله بالمناظر والهيئات .

ولم أقل نادرة من نوادر « التشاوئ » التي تروى عن ابن الرومي إلا رأيت السبب الأكبر فيها للتشاؤم احد عاملين اثنين : هذه « الملكة التصويرية » وملكة أخرى فنية هي « تداعي الفكر وتساوق المعاني » التي كان ابن الرومي يؤلف بها بين أقصى الخواطر وأقصاها بحرف يصحفه أو معنى يعكسه او مناسبة تهيئها له قريحته المتوبعة الحافلة .

فهو كان يتشاءم « بالتشويه » حيث رأه ، وكان يكره أن يقع نظره على أحدب أو أعور أو دميم أو أصلع . بل كان يكره ان يطلع الناس منه على الصلع حين أصابهُ « فكان لا يزال معتماً ويعضب إذا سئل عن

ذلك ، وسأله بعض الرؤساء لم تعتم ؟ فقال بديهيًّا :

يا أيها السائل لأخبره عنِي لِمْ لا أراك معنجرأ  
أستر شيئاً لو كان يمكنني تعريفه السائلين ما سُترا

ومن كان يتشاءم منهم ابن طالب الكاتب وفيه يقول :

أزيرق مشئوم أحيمبر قاشر  
لأصحابه ، نحس على القوم ثاقب  
ل فعل نذير السوء شبه مقارب  
لعينيه لون السيف والسيف قاضب  
ويدعى أبوه طالباً وكفاكم  
ألا فاهرروا من طالب وابن طالب  
ومن قوله « ان الفأل لسان الزمان والطيرة عنوان الحدثان » ونظمته  
شرعاً فقال :

لا تهاؤن بطيرة أيها النَّظار  
قف اذا طيرة تلقتك وانظر  
قلما غاب عن عيونك عنوا  
واعلم بأئمها عنوان  
واستمع ثمَّ ما يقول الزمان  
ن مبين ، وللزمان لسان  
 فهو يربط بين الظواهر والبواطن بذلك الرباط الموهسوم ولا يرى  
الظاهر القبيح إلا عنواناً لحادث مشئوم ينذر به الزمان .

وقال ابن الناجم « دخلت عليه في علته التي مات بها عند رأسه  
جام فيه ماء مثلوج وخنجر مجرد لو ضرب به صدر خرج من ظهر ،  
فقلت : ما هذا ؟

قال الماء أبلٌ به حلقي فقلما يموت انسان الا وهو عطشان ،

والخنجر إن زاد على الألم نحرت نفسي . ثم قال : أقص عليك قصتي تستدل بها على حقيقة تلفي . أردت الانتقال من الكرخ الى البصرة فشاورت صديقنا أبا الفضل ، وهو مشتق من الأفضال ، فقال : إذا جئت القنطرة فخذ عن يمينك وهو من اليمن ، واذهب الى سكة النعيمة وهي من النعيم ، فاسكن دار ابن المعاف وهو مشتق من العافية ، فخالفته لتعسي ونحسي .

« وشاورت صديقنا جعفرأً وهو مشتق من الجوع والفرار ، فقال : إذا جئت القنطرة فخذ عن شمالك وهو من الشؤم ، واسكن دار ابن قلابة وهي هذه ! . لا جرم قد انقلبت بي الدنيا . ! وأضر ما علي العصافير في هذه السدرة تصريح سبق سبق ... فها أنا في السياق ... » .

وهذا مثل من الطيرة التي كان يوسرس لها بها « تداعي الفكر » - وهي مملكة تكثر في أصحاب الفنون يضمون بها الخاطر الى الخاطر بتصحيف يسير في اللفظ أو المعنى وبنسبة دقيقة من الخيال الصحيح أو الوهم الكاذب . فيصلون بها بين الطرفين يراهما عامة الناس على أشد البعد والتناقض ، ويلتمسون بها المشابه والمجازي حيث لا شبه ولا مغزى لمن لم يوهبوا هذه السرعة في توارد الفكر وتساوق المعاني والألفاظ .

فغير بعيد أن تكون « طيرة » ابن الرومي مبالغة منحرفة من ذوق الحال وسرعة الخاطر تناهى بها الى هذا الشيطط خبل الأعصاب ومضاضة الغبن وقلة فهم الناس إياه وطوارق أحداث لم تدعه حتى أسلمه الى ذلك المصرع الحزين .



## أدب المفلوطي

لم أكتب عن أدب المفلوطي على أثر وفاته لأسباب شتى يرجع بعضها إلى شواغل السياسة وبعضها إلى التحرج من مناقشة الحزن بالفقد والتقدم إلى تshireح الفقيد الراحل في موقف التشيع والتأبين ، فأبيت أن أقول فيه غير ما أعلم . أو أن أكذب على الموت مداراة لجلاله وتوقيراً لقطوبه وهيبيته ، وكرهت أن أشييه إلى مرقده بغير ما يحمل في ذلك الموقف من الثناء والعزاء لأنني أراه أكرم وأجدر بالرفق والمجاملة من أولئك الذين تقال فيهم كلمة الحق وتستخلص من حياتهم عبرة الأخلاق وحكمة الحوادث وهم بين أيدي النعنة والمشيعين . فالآن وقد مضى على وفاته عام وأيام وقد سألني بعض الأدباء أن أخصه بكلمة من الكلمات التي أكتبهما في هذه الصحيفة - أرى من الواجب على أن أعرض له بالفقد والتقدير لأقوم له ببعض حقه وأدل على مكانه من أدب العصر الحديث في رأيي . إذ لا شك أن المفلوطي قد كان صاحب « مكان » في هذا الأدب يُعتد به ولا يحسن إغفاله .

لقد كان المفلوطي أحد أولئك الأدباء القلائل الذين دخلوا « المعنى والقصد » في الإنشاء العربي بعد أن ذهب منه كل معنى وضل به الكاتبون عن كل قصد .

وليس يظهر فضل هذه الخطوة المباركة إلا للذين وقفوا على بقية من

أساليب الإنشاء في الجيل الذي غُبر قبل نبوغ المنفلوطي وآخوانه ، فقد كانت الكتابة في ذلك الجيل قوالب محفوظة تنقل في كل رسالة وُيُزج بها في كل مقام وتُعرف قبل أن يمس الكاتب قلمه ويليق ذاته ، وكانت للمعنى القليلة المحدودة صيغ وقوالب لا يعتورها التصرف والتبديل إلا عند الضيق الذي لا محيس عنه والإفلاس الذي لا حيلة فيه ، وكانت أغراض الكتابة كخطب المنابر تعداد سنة بعد سنة بنصها ولمحة إلقائها ووحدة موضوعاتها ، كأنها تعداد من آلة حاكية لا تفقه ما تقول على آلات حاكية مثلها لا تفقه ما تسمع ! وانحصرت الذخيرة اللغظية - التي تتناول منها الأقلام - في أشعار مبتذلة وأمثال مرددة وشواهد مطروقة وأيات من القرآن تُقتبس في غير معارضها ويحذر المقتبسون أن يغيروا مواضع نقلها وترتيب الجمل التي تسبقها وتلحق بها كحذرهم من تغيير حروفها وكلماتها . فإذا جمعت هذه الذخيرة المحفوظة بين دفتري كتاب فقد جمعت عنده كل ما خطه المنشئون من قبل وكل ما في نيتهم أن يخطوه من بعد واستغنيت عن الأقلام والأوراق والمحابر وأدوات الكتابة كلها ومنها المنشئون والمحبرون !

هكذا كانت حالة الإنشاء في الجيل الذي سبق جيل المنفلوطي وإخوانه من المنشئين . غير أنها لم تكن كذلك حين أخذ المنفلوطي في الكتابة وظهر في عالم الأدب . لأن الكتابة في الصحف والمجلات وترجمة المؤلفات الغربية وانتشار الأساليب المختلفة من أسفار الأداب العربية القدية اضطررت الأقلام قبل ذلك إلى اختيار الألفاظ المقصودة واقتصرت المתרגمين والكتابين على العناية بالمعاني التي يفهمونها ، فنشطت الكتابة في تعثر وسلكت على نهجها القديم في بطيء وتحير ، وبقي فيها أثر من ذلك الجمود كأثر النقاهة في الوجه تعرفه في نزارة المادة وصعوبة التوفيق بين

المعاني الطارئة والعبارات الميسورة وفقر الكتاب وعجزهم عن التصرف فيما بين أيديهم من ثروة التعبير .

فمزية المنفلوطي في هذا الدور الناقه الهزيل أنه برع من آثار تلك النقاوه ومشى بقدمين على النهج الجديد الذي دخل فيه المعنى والقصد على الإنشاء العربي . وقل ما شئت في تينك القدمين وفي ذرع خطوطها واستقامة سيرها على النهج الجديد : ليكن فيها ما فيها من الضعف والعيب أو ليكن عندهما ما عندهما من الرخاوة والكسل ، فإنهما بعد كل ما يقال فيها قدمان آدميان وليستا بعضوين من الخشب المنجور .

وقد تقدم المنفلوطي الى هذه المزية أدباء قليلون في مصر أشهرهم المويلحي الكبير فالمويلحي الصغير . وكانا كلاهما أذكي منه جنانا وأعرف بفنون الأدب وأقدر على النقد الاجتماعي وأفطن الى الفكاهة وأوسع اطلاعاً على شؤون الحياة ، ولكنه كان أحدث منها عهداً وأبعد من ذلك العصر الذي وصفناه فما الى الأسلوب المرسل وسلم من تكلف السجع ونقل الصيغ والقوالب ، فكان لذلك أدنى الى الكتابة الحديثة المطلقة وأسعد حظاً بهذه المزية التي أحرى بها أن تُحسب ل أيامه لا لجرأته وحسن اختياره . أما المويلحي الكبير فكان يتعمد السجع حين يحتفل بالتفخيم والتنميق ، وأما المويلحي الصغير فلعل الذي قيده بالسجع في كتابه « حديث عيسى بن هشام » أنه وضعه على نسق المقامات واحتار له اسم راوية كأساء روتها فالالتزام فيه ما كانوا يلتزمونه في مقاماتهم من الأسجاع والأوضاع .

\*\*\*

ذلك هو مكان المنفلوطي في أدب العصر الحديث على وجه

إِجْمَاعٍ . ولكن ما مكانه في عالم « الأدب » عامة إذا أردنا أن ننظر إلى الأدب من وراء البيئة والظروف بل من وراء الأجناس واللغات ؟؟

أقول أولاً إن المنفلوطي من شيء وليس بكاتب ، أو هو يحسب مع أصحاب الإِنشاء إذا قسمنا الأدباء الناثرين إلى كتاب ومنشئين .

والفرق بين الكاتب والمنشئ في عرفي هو : أن الكاتب « إنسان » قبل أن يكون حامل قلم وصائغ كلام ، وفضيلته فضيلة نفس شاعرة مدركة لا فضيلة لسان وعبارة ، وأحسن مواهبه تبقى له كاملة ناطقة اذا هو ترجم من لغة إلى لغة أو حيل بين قارئه وبين بلاغة لفظه وأسلوب أدائه .

وأنت تعجب بالكاتب لصفة تأنسها في نفسه وعقله ثم تعجب بأسلوبه لأنه وسيلة الى إبراز تلك الصفة في الصورة التي توائمها ، فإذا سُئلت أن تفصل بين الكاتب وكتابته في تقديرك لم تدرك كيف تفصل بينهما لأنك تحس حينئذ أن كتابته جزء منه وعضو من أعضائه ، بل هي العصق به من جميع أعضائه وجوارحه لأنها خلاصة حياته وزبدة نفسه وعقله وتاريخه خلايا جسمه وروحه .

وفي كل كاتب شيء من طبيعة النبوة ، لأنه يحمل رسالة « خاصة » من لدن الحياة الى إخوانه في الحياة . ولهذا كان لا بد للكاتب من هبة خارقة يحس بها ما لا يحسه سواد الناس ويفهم بها ما لا يفهمون من أسرار هذه الدنيا وعجائب الغيب والشهادة ، فإن لم تكن له هذه الهمة فقوه تقدح هباته المألوفة وتستفزها الى البروز والاحتدام وتتجاذب بها عن سبيل أمثالها المعبد في نفوس الآخرين فتبعد وكأنها أجنبية غريبة عنها يألفونه بينهم من هذه الهبات ، فإن لم تكن له تلك القوة فج جانب من جوانب

الطبع يراه الناس فيه مكيراً مشروحاً يدرسون عليه ذلك الجانب من النفس البشرية كما يدرسون الأعضاء الدقيقة وراء المجاهر المعظمة وعلى الرسوم الواسعة المقصولة ، فإذا كان التيمن أو التشاوم أو الحب أو البعض أو الدعوة أو الكبرياء أو الحسد أو البر أو غير ذلك من الخلال خفياً ضامراً في عامة النفوس فربما كان فيه ظاهراً مفسراً يتيح لك أن تتأمله وتتحقق عن بواعته وتستقصي غاياته كما لا يتاح لك ذلك من مراقبة ألوف من الناس ، فإن لم يكن فيه جانب من هذه الجوانب المكيرة فملكة تصين المشاهد الدارجة بلون لا تراها به كل عين ولا تخليعه عليها كل بصيرة . وقد تتفق هذه المزايا كلها للكاتب أولاً لا يتفق له إلا بعضها ، ولكنه لا بد أن يكون على الحالين نموذجاً خاصاً يحمل رسالته التي لا يعني عنه أحد في إبلاغها والتي تشعر وأنت تقرأها أنها رسالة « وشفر » في آن واحد ، وأنها لو انفصلت عن صاحبها لضاع معها الشفر الذي يفك رموزها وتتوقف عليه فوائدتها .

والكاتب جماله في الأسلوب جمال المعدن الصحيح لا جمال الزيف والطلاء ، فياضه بياض الفضة وحرته حمرة النحاس واصفاره اصفار الذهب ولمعانه لمعان الماس . وكل شيء فيه له قيمته الطبيعية التي لا مبالغة فيها ولا تمويه عليها . فهو يذكرك أبداً بالطبيعة الصادقة واللباب المكنون .

أما المنشيء فيختلف عن الكاتب في هذه الخلال . فإنك تقرأه وكأنما تشعر بالقشرة المطلية تحت يديك ويعُيّني إليك أنه يخدعك ويحاورك أن يبيعك الشيء الزهيد الذي تراه في كل مكان باسم غير اسمه وقيمة أعلى من قيمته ، فأنت تبصر فيه لون المعدن ولا تسمع رنته وتروز ثقله ،

وتعلم أن السر كله في الصقل الظاهر ولا يعجبك أن تتطلع إلى اللباب المستور وراءه ، ويخيل إليك أنها صناعة آلية قد يبرع المخترعون غداً فيحدثون للآداب آلة تصقل الكلام كالآلات التي اخترعوها لصقل المعادن ! وقد يعن لبعض المنشئين أن يفتح له مكتباً لتوشيه كلام غيره كهؤلاء الكتبة الذين يدబجون الرسائل للمستكتبين في أغراض نفوسهم التي لا ينبغ عنهم فيها سواهم .

وليس للمنشئ رسالة خاصة يؤديها من لدن الحياة ويضيّع شفتها إذا لم يقم هو بتأديتها ، ولكنه - على أحسن ما يكون - صاحب زينة يسرك أن تنظر إليها وتجري يدك عليها ، وتفقدها كلها إذا أردت أن تنقلها من لغتها التي كتبت فيها إلى لغة أخرى تحفظ معناها وتنفي قوالبها وألفاظها ، فليست فضيلته فضيلة « إنسان » يخاطب جميع الناس بلغة الحياة ولكنها فضيلة حروف لا حياة فيها وأصداء لا ارتباط لها بمعانيها .

وخير ما يكون المنشئ أن يكون تزويقه في أسلوب الفكر وأسلوب الصياغة معاً ، كما كان « أوسكار وايلد » في إنجلترا و « تيفيل جوتبي » في فرنسا و « بديع الزمان » في اللغة العربية ، فهؤلاء قد تبقى لهم بعض ملاحظتهم إذا نقلوا من لغة إلى لغة وخسروا وشي أساليبهم ورنة ألفاظهم ، لأن سوانح أفكارهم قد تبهر النظر بألاعيبها ورقصاتها ولألاء أصادفها كما تبهر الأذان نغمات كلماتهم وتراسيب عباراتهم . على أن المعاني المزروقة قلما تنجل عن قيمة نفيسة وجمال دائم .

والمنفلطي إذا نظرنا إليه بهذا النظر لم نقل فيه إلا أنه منشئ لبق الصناعة كثير التزويق في الصياغة قليله في المعاني والأفكار ، أو هو - إذا بالغنا في إنصافه - أقرب إلى جماعة المنشئين منه إلى جماعة الكتاب .

## المنفلوطي والنفس الإنسانية

قرأت في بعض ما رُثي به المنفلوطي أنه كان « كاتب النفس الإنسانية » ي يريد القائل أنه كان رحمة الله يبكي آلام النفس ويستبطن أهواها وأشواقها ويعطف على آمالها وهمومها ويكتشف عن فضائلها وأدائها ، كما يُروى عن كبار الكتاب الملةمين الذين سبروا أغوار الطبائع واخترقوا حجب الأذهان والبصائر وعرفوا من سرائر « النفس الإنسانية » إنماطاً لا يدركها الحصر وأحوالاً تحسب من تصفحها أن الإنسان في هذه الحياة خلائق لا نهاية لها ولا مشابهة إلا على بعد بين أنواعها وفضائلها .

ولست أرى في كل ما وصف به ذلك الفقيد صفة هي أبعد من الحقيقة وأدل على الجهل بالنفس من هذه الصفة التي يُظن لأول نظرة أنها أصدق صفات وأحرارها بالقبول .

ولا أقول ذلك لأن المنفلوطي كان قليل البكاء في قصصه ومقالاته أو كان متعلق النفس على الحزن والأسى بطبيعة مزاجه ، ولكن لأنني أرى أن غزارة الدموع شيء والإحساس بفضائل النفس الإنسانية شيء آخر . فالأطفال هم أكثر الناس بكاء وأغزرهم دموعاً ولكنهم أغرب الناس عن الحزن وأنهم عن لوعي الآلام وتجارب الأيام ، والنفس التي تلقى

الحياة بالوجوم والانقباض ولا تعرف فيها غير الشكوى والإشراق إنما هي نفوس عجزت عن تجربة الحياة وابتلاء ما فيها من الخير والشر والفرح والحزن فقنت منها بتلك الخشية الضعيفة التي تبدو للنظر القريب في ثوب الرأفة والحنان وبتلك القشعريرة المجلولة التي تسري في الجلد لأدنى الملامسة وأهون المقاومة ، مثلها في هذا مثل « السابع » المقرر يقف على شاطئ البحر فيقترب منه في خوف وحذر ويغمض فيه أطرافه في تردد وأنة ثم تسري في جسده قشعريرة الماء فيرتد عنه ويحطم عن خوض عبابه وهم يتهם البحر ويرثي للسابحين فيه ! فليس ذلك الرثاء رثاء السابع الذي جرب البحر وصارع أمواجه ومارس حياته واقترب من أعماق قيunganه وارتفع على متون أثابجه وتذوق فيه نشوة السباحة مرة وشارف فيه وهلة الغرق مرة أخرى ، ولكن رثاء السابع الذي لم يجرِ البحر ولم يعرف منه إلا تلك القشعريرة الجلدية التي هي أول حدود البحر في عالم الإحساس ! وأخرى بمثل هذه القشعريرة أن تسمى « رحمة الجلد » لا رحمة القلب وصوت الشاطئ اللين لا صوت البحر الواسع العميق ، ولو أن ذلك « السابع » قدف بنفسه في الماء قبل أن يحسه بأطرافه وأصابعه وتحرك فيه بملء قوته قبل أن يقف على شاطئه لعلم أن صرخة البحر الجائش غير صرخة الرمل البليل ، وأن الرثاء الذي خامره على حافته هو الحقيق من السابحين بالرثاء ، وأن الحزن في غمار الماء قوة وشعور ولكنه على الحافة الندية خوف من القوة وهرب من الشعور .

\*\*\*

وربما كان أدب المنفلوطي أصدق الأمثلة وأقربها إلى توضيح الفرق بين ليونة الطبع - وإن شئت فقل دماثته - وبين صدق الإحساس وسرعة

العطف على الآلام والأشجان ، فإن كثيراً من الناس يخيل اليهم أن الطبع الذي يصفونه بالدمةة والرقة هو أصدق الطبائع حسأ وأسرعها إلى العطف على مصائب النفوس والإصابة إلى شكاية البائسين والمحزونين، وليس أخطأ من هذا الخطأ في فهم حقيقة العطف الصحيح الذي إنما يتفجر من سعة الاحساس وغزاره العواطف ويقظة القلب لا من تلك الدمةة التي تفتأ باكية شاكية أو من تلك الرقة التي تشفع ان تذوب من الهباء ! .

وانظر إلى أبطال المنفلوطي في قصصه ومقالاته فكيف تراه يعطف عليهم ويرثي لآلام نفوسهم وأشجان ضمائرهم ؟ أتراه سريع الإحساس بما يعتري النفوس ويخامر الضمائر أم تراه لا يلتفت إليها ولا يشعر بها حتى يبلغ بها الرزء أقصى ما تنتهي إليه الأرzae ويجرعها الدهر صباية العذاب وقرارة الكدر والبلاء ؟؟ وما ظنك بقلب لا يستدر العطف على المصاب حتى يجمع عليه بين ضنك الفاقة وتبريح السقم و Yas الحب ووحشة العزلة وذلة اليتيم وسائل ما يتحقق بأشتات المعذبين في الأرض من صنوف الشقاء وضرروب الملوان والحرمان ؟ وما ظنك بعين لا تجود بالدموع على السكير أو المقامر أو المنكوب حتى تخرجه من الدنيا شريداً مسلوباً أبداً لأن يتم يتضورون من الجوع وزوجاً لأيم تتبلغ بشمن العفاف ؟؟ أتفطن أن قريحة تلد هؤلاء الأبطال المساكين وتسأل لهم الرأفة بتلك الكوارث والأهوال قريحة تجib داعي العطف القريب وتسع إلى الإحساس بالألم الضئيل أو هي على خلاف ذلك قريحة لا تبصر من مصائب النفوس إلا ما جل وعظم وأوشك أن يتساوى فيه القساوة والرحمة وأن يتلاقى عليه الأعداء والأصدقاء ؟

فأشقياء المنفلوطي كلهم إما فتى مات أبوه وجار عليه كفيليه وضن

عليه بابنته التي يحبها وتحبه ونبذه من بيته الى حيث لا مال ولا مأوى فما زال به الفقر والوله حتى أسلماه الى اليأس والسقم وما زال به اليأس والسقم حتى أسلماه الى الموت العاجل في ريعان الشباب ، وإما رجل غره الرفقاء وزينوا له الخمر فشرب منها كأسه الأولى فأدمنها فختلف بدنه وضاع مورد رزقه وغدر به أصحابه ورفقاوه واصطلحت عليه آفات الفاقة وأوجاع العلل وعثرات الجد ثم طال ثواؤه في البيت بلا طعام ولا فراش ولا عزاء حتى ثوى في مضجعه الأخير ، وإما فتاة غوت فقدادتها العواية الى الفجور وقدها الفجور الى الداء وانتهى بها الداء إلى العدم فالنسيان فالموت الشائن المهن ، وهكذا وهكذا .

بحيث ترى أن ليس للناس عند المنفلطي مصائب غير هذه المصائب الجسمية وأشباهها التي يبصرها الأعمى ويسمعها الأصم ويجتمع بها الجوع والداء والذل والموت بلا افتراق ولا تنوع ، وهي على فداحتها وثقل وطأنها ليست مما يسمى بمصائب « النفس الانسانية » وألام المصائب الحية لأنها مصائب وألام يشترك فيها الانسان والحيوان ويعرفها كل من يعرف الجوع والمرض والموت من هذه الأحياء .

وإنما مصائب النفس وألام الضمير تلك التي يتفرد بها « الإنسان » الشاعر وهو تام المأرب من طعام وشراب ومتاع وسلطان ، وهي تلك التي تجلبها له نوافل الكمال التي يعلو بها عن الاحياء الدنيا وعن بنى آدم الذين يشبهونها في المطالب والهموم . وليس من الضوري أن ينمى الانسان بالجوع والضر والتبرير جميعاً ليجرع من كأس الشقاء ويأخذ بنصيب من لذعات الحزن والضيق وأشجان الأسف والكآبة . فربما ملك وсад وتمت له نعمة المال والبنين ودانت له المتعة والصحة وهو في ضميره مع هذا في

سورة لا تهدأ وحرب لا قرار لها ولا سلام ، وربما عشق وأسعده العشق  
وهو في حيرة السعادة نفسها على حال من القلق يشنه الكرب  
والشقاء ، وربما شيب له الصفو بالكدر لأنه بلغ غاية الصفو أو منق له  
النعم بالسامة لأنه اوى على مدى التعيم ، وربما كانت خلاصته هذه الآلام  
الرقيقة ألمًا واحدًا يتخللها جميًعاً وترى فيه كأنما « الإنسانية » تشناق إلى  
مرتبة فوق مرتبتها وسعادة فوق سعادتها و حاجات من العيش والوجود  
فوق حاجتها ، فهو ألم التشوّف إلى ما وراء الإنسانية من حظ الحياة  
والخرين إلى « المجهول » الذي لا يحده الحس ولا تحيط به الأفكار . وذلك  
هو الألم الذي لم يعطف عليه المنفلوطي قط ولم يجعل للإنسانية نصيباً منه  
في كل ما أله أو ترجم .

三

ونظرة المنفلوطى الى الأخلاق من فضائل ورذائل كنظرته الى ألوان الشعور من مسرات وألام . أي أنها نظرة لا تنفذ الى بواطن « النفس الإنسانية » ولا تشملها بالعطف الواسع والفهم السديد والإدراك السليم ، لأن الإنسان عنده إما صاحب فضيلة وإما صاحب رذيلة ولا وسط هنالك بين الحالتين ، والعمل من الأعمال عنده إما أبيض وإما أسود ولا مزيج هنالك بين الصيغتين ، وحدود المحسن والمساوي عندك كأنها مقسومة على رقعة من الورق لا في طبيعة حية يتصل بعضها ببعض ويتوسّج فيها الخير بالشر والحسنة بالسيئة والقوه بالضعف والصعوبه بالهبوط ، فليس من الجائز في عرفه أن تكون النفس الواحدة معتركاً للفضائل والرذائل تنتصر فيها هذه تارة وتنتصر فيها تلك تارة أخرى ، وأن يكون العمل الواحد خليطاً من الخير والشر يميل بعضه الى الصلاح والكمال ويميل البعض الآخر الى الطلاح والقصور ، وذلك لأنه يحكم على

الأخلاق والطائع بأسئلتها وتعريفاتها لا بما يحسه من العطف عليها وعلى أصحابها ، فيختفي هنا في تفصيل الأخلاق كما يختفي هناك في تصوير الشعور ، ومصدر الخطأين واحد هو أن « النفس الإنسانية » التي يعهد لها ويعطف عليها نفس ساذجة محدودة يقل فيها التركيب وتعدد الجوانب ويبلغ مداها في الغور والذروة بأقرب مسbar .

\* \* \*

ولكتنا نقدر المنفلوطي ولا نريد أن نبخسه حقه وننكر عليه أثره . فلا بدّ لنا أن نقول ان النفوس التي يعهد لها ويعطف عليها أكثر عدداً وأحوج الى الشقىف والتعليم من النفوس التي لا عهد له بها ولا صلة عطف بينه وبينها . وإن نظرته الى الأخلاق والشعور أقمن أن تفيد قراءه وتحظى لديهم من كل نظرة سواها ، ولعلها - لو لا ما نأخذه عليه من الليونة والرخاوة في أكثر كتاباته - أصلح زاد لهم من غذاء الفكر والعاطفة ، بل لعلهم كانوا في حاجة الى منفلوطي يظهر لهم لوم يظهر لهم هذا المنفلوطي الذي عرفوه وأقبلوا عليه .

## سيد درويش

في مثل هذا الشهر ، منذ عامين ، مات السيد درويش . وإذا قلت السيد درويش فقد قلت إمام الملحنين ونابعة الموسيقى المفرد في هذا الزمان . مات والقطر كله يصغى إلى صوته . وسمع نعيه من سمعوا صوته ومن سمعوا له صداته من مرتلي الحانه ومرجعي أناشيده ، فما خطط لهم - إلا القليلين - أنهم يسمعون نبأ خسارة خطيرة وأن هذه الأمة قد فجعت في رجل من أفذاذ رجالها المعذودين .

كان ذلك النابعة الفقيد رحمة الله قد نبه ذكره قبل موته بعامين أو قراب ذلك ، واسْتَهَرَ اسمه وذاعت أغانيه وألحانه فطافت القطر أجمعه وطبقت المدن والقرى وانبسطت منها مائدة سرور واسعة الأكنااف تناول منها كل غاد ورائح وتضييفها كل طارق وواغل ، وكان لكل قلب في عالم السماع نصيب من قلب صاحبها ولكل لسان حظ من وحي لسانه ولكل مسمع خبر من أخبار روحه الهائم في أسعد ساعاته وأجمل أوقاته ، فكان يرسل اللحن في الرواية أو القصيدة أو الأغنية الصغيرة فيها هي إلا أيام حتى تتباين بها الأصداء في أنحاء البلاد فيهتف بها المنشدون على الملاعب وترنم بها العازفات في أندية الأسر و مجالس البيوت وينطلق بها الصبية في السبل والأسوق وتغدو مصر السامعة كلها كأنها فرقة واحدة وقف منها السيد في منصة الأستاذ فهو يملي عليها و يتسمع وهو يبدأ لها

وتبع : كلٌ على قدر طاقته من الفن وعلى حسب حظه من جمال الصوت وحسن الأداء والإصغاء ، وما بالقليل على الرجل الفرد في هذه الدنيا أن يكون أمة كاملة بهذه المؤنة المحبية وأن يجلب لها سروراً لا تجلبه لنفسها بما تصبح فيه وتمسي من جهاد الحياة ، وأن يهدى إليها ساعات صفو وأريحية ترتفع بها إلى ملأ الغبطة والنعيم وترجح بأعوام تنقضي في شقاء العيش وأعمار تنقضي في أسر الأنعام وقيود كقيود السجناء ، إني والله إن ساعة سرور واحدة هي ساعة حياة بل هي ساعة خلود ، وإن ساعة خلود هي نفس من عمر مسخر وأغزر من وجود كوجود الجماد يستوي فيه الدهر الطويل واللحظة القصيرة ، وأجدى على النفس الشاعرة من كنوز الأرض وذخائر البحار . وما بالقليل على السيد درويش أن يكون أمة كاملة بهذه المؤنة العلوية يوماً واحداً لا أعواماً عدة ولا بعض عام .

ولكن الأمة الكاملة - مع هذا - عجزت عن قضاء حق الرجل الفرد فهات بينها وهي لا تعلم أنها أصبحت من فقد بمحضها قومية ولم تبال حكومتها أن تشتراك في تشيع جنازته وإحياء ذكره كما تبالي بتشيع جنازات الموتى الذين ماتوا يوم ولدوا والمشيئين الذين شيعتهم بطون أمهاطهم إلى قبر واسع من هذه الدنيا يفسدون فيها من أجوابها ما ليست تفسد العظام النثرات والجثث الباليات .

أنقول مع هذا ؟؟ بل ما لنا لا نقول إن الرجل قد أهمل في حياته وبعد مماته ذلك الإهمال القبيح لأجل هذا ؟ أو ليست آدابنا هي تلك آداب الشرق الحامد الذليل الذي تعاورته الرزايا وران عليه الطغيان ؟؟ أو ليست آداب هذا الشرق المسكين تعلمنا أن العزيز العظيم من يسيء إلى الناس وأن المهيمن الحقير من يتوكى لهم الرضا ويوطئ لهم أسباب

السرور ؟ أو ليس من شرع الاستبداد وسفن آدابه ان يكون الرجل عظيماً  
لأنه يطغى ويقهر ويكسر النفوس ويختفي الظهور ويغفر الوجوه ؟  
أو ليس هذا أعظم ما رأينا من العظلمة في هذا الشرق الآفل منذ  
علم أبناءه أنهم صغراء حقراء فلن يكون الذي يتقدم اليهم الرضا  
والسرور إلا أصغر منهم صغيراً وأحقر منهم حقاره ؟؟

بل وآسفاه . ! إن دفائن الاستبداد ما بربحت عالقة فيما بدخلية  
السرائر تنقضها فلا تنتفض الا ذرة بعد ذرة ونزن المنقوض منها فإذا هولا  
يزيد في الهباء ولا ينقص راكم ذلك التراث الدفين ! فما يزال العظيم  
عندنا عظيماً بإزاره من الآخرين وما يزال تمحيض السعادة لطلاها عندنا  
عملاً من أعمال الأذلاء الماهين ، وأنت لا تعرف أنك في أمم أحرار حقاً  
كارهين للاستبداد حقاً إلا إذا رأيت بينهم لعنة المطربين شأنانا لا يقل  
عن شأن أندادهم ذوي المواهب والأعمال والأقدار . فإن المرء في مثل هذه  
الأمة لا يكبر إلا بما يمحض الناس من صفو وسعادة ولا يسعدهم أحسن  
السعادة إلا بما يحيي فيهم من نبيل الشعور وجميل الأمل ورفع التفكير  
والتخيل . فهو إذا غناهم أحسن الغناء كان عندهم كمن يفتح لهم  
أحسن الفتوح ويسوسهم أحسن السياسة ويعليمهم أحسن العلم ويصلب  
بهم أحسن الصلاة ، وهو كبير بنفسه لأنه كبير الأثر في نفوس الآخرين  
بعيد المدى في تشريف الحياة وتطهيرها وتهذيب أبنائها وتحبيبهم في محاسنها  
ومطامحها ومسراتها . أما الأمم التي لا حظ لها من الحرية ولا يد لها في  
تعظيم العظيم منها لأنه يعظم بينها غضبته عليه أو رضيته عنه وأعجبت  
به أو أنكرته فتلك ماذ يبلغ من شأن المغني المطرب بينها ؟ بل ماذ يبلغ  
من شأن كل من يسعدها ويسرى عنها كروها ؟ إن كروها لکروب

حقيقة ، وإن أحقر منها لسعادتها وإن أحقر من هذه وتلك لمن يمسح عنها تلك الكروب ويجلب لها تلك السعادة ! فلا غرو يكون فيها « الفنان » عامة والمغني خاصة خليعاً من خلعائهما وما جاناً من مجانها ، بضاعته أن يضيع عليها وقت اللهو الذي هو فضلة من وقت العمل الضائع ... أو العمل الذي لا يستحق أن يعمل ولا يبيع الإنسان أن يعلو بهامته عن مراتب الحيوان ، وهو إنما يضيع عليهم وقت اللهو بإحياء الرديء فيهم من الشعور والذميم فيهم من الأمل والوضيع فيهم من التفكير والتخيل . فلا غبن عليه ولا نكران لحقه أن يعيش في هذه الأمم زحافة آدمية تمشي على بطونها وتحمد الله أنها لا تسحقها بأقدامها ، وكذلك عهدهنا المطربين والمغنيين في مصر إلى زمن غير بعيد .

ولو كان السيد درويش واحداً كآحاد هذه الفتة لما ليَّمْ كبير ولا صغير على إهاله ولا لحق هذه الأمة ضير من غفلتها عن تشير ملوكاته وتكمل شوطه . ولكنه رأس طائفة وطليعة مدرسة : رأس طائفة لم يتقدمها متقدم وطليعة مدرسة لم يسبق لها مثيل في تاريخ الموسيقى المصرية ، ولا أحاشي أحداً من اتصل بنا نبأهم في العصر الأخير .

فضل السيد درويش - وهو أكبر ما يذكر للفنان الناهض من الفضل - أنه أدخل عنصر الحياة والبساطة في التلحين والغناء بعد أن كان هذا الفن متقلاً كجميع الفنون الأخرى بأوقار من أسباعه وأوضاعه وتقاليده وبديعياته وجنساته التي لا صلة بينها وبين الحياة . فجاء هذا النابغة الملام فناسب بين الألفاظ والمعاني وناسب بين المعاني والألحان وناسب بين الألحان و« الحالات النفسية » التي تعبر عنها ، بحيث تسمع الصوت الذي يضعه ويلحنه ويغنيه فتحسب أن كلماته ومعانيه وأنغامه

وخلاله قد تزوجت منذ القدم فلم تفترق قط ولم تعرف لها صحبة غير هذه الصحبة اللزام . .

ولم يكن الغناء الفني كذلك منذ عرفناه وإنما كان لغوا لا محصل فيه وألحاناً لا مطابقة بينها وبين ما وضعت له . فربما كان « الدور » مقصوداً به الحزن والشجو ولحنه أميل بالسامع إلى الرقص واللعبة ، أو مقصوداً به الجذل والمزاح ولحنه أميل إلى الغم والكآبة ، ولم تكن الأنغام والأصوات عبارات نفسية وصوراً ذهنية ولكنها كانت مسافات وأبعاداً تقاس على كذا من الآلات وترتبط بكلذا من المفاتيح ثم لا محل فيها بعد ذلك لقلب يتكلم ولا لقلب يعي عنه ما يقول - وعلى هذه السنة درج الغناء عهداً طويلاً إلى أن أدركه المغنيان الشهيران عبد الله ومحمد عثمان فنقاوه بعض التقنيق بيد أنهما لم يخرجاه من حيز التقليد ولم يردا إليه نسمة الحياة ، وكانا فيما صنعوا في هذا الفن كالذى يطلق الطائر السجين من قفصه وينسى أنه مقصوص الجناحين كليل العينين يحس قضبان القفص حوله أيها سار .

\*\*\*

حدثني بعض أصدقاء الشيخ سيد الذين حضروه في تلحين أدواره ومقاطعيه أنه كان اذا قصد التلحين أخذ الورقة التي كتب فيها الكلام شعراً أو ثراً فقرأها في نفسه قراءة متفهم متأمل يستشف روح معانيها وإيماءات ألفاظها ومضامين أغراضها ، ثم يتلوها جهراً لتصحيح كلماتها وفواصلها ، ثم يرفع الصوت مؤدياً كل جملة بما يوائمها من لهجة الدهشة أو الغضب أو الحنان أو الفرح أو الزهو أو الوجوم ، فإذا تم له ذلك هدأه اختلاف اللهجات في تلاوة الجمل إلى اختلاف الألحان التي تناسبها ،

فيخلو بنفسه هنيهة ثم يعود الى رفاقه وقد أفرغ عليها أحانها الدائمة فلا بُسْتَها بعد ذلك التفهم والإنعام ملابسة الإهاب المشرق الصحيح لجوارحه السليمة القوية ، فتسمعها كأنك تسمع تفسيراً موسيقياً لدقائق المعاني وكوامن الاحساس أو ترى صوراً طيفية تسجّلها لك الموسيقى من خيوط النغم ونياط القلوب ، وطريقته في استيحاء الموسيقى طريقة العبريين الغربيين اذ يستفتحون أبوابها بين مناظر الليل والنهار وأصداء الرياح والأمواج ولمحات البروق والنجوم ، فكثيراً ما كان يبيت عند شاطئ البحر ليالي متواليات يصغي ويتوسم ويغمغم ويترنم الى أن يسلس له النشيد كما يريد ، وكثيراً ما أحبي الليل الى الفجر يستقبل أنداءه وأنواره ويترجمها شدواً بدرياً يطلع على الأسماع بمثل الفجر في حلل الأنداء والأنوار ، ولحنه في رواية هدى حيث تظهر أشباح الأجداد عند القناطر الخيرية في مطلع الفجر قد صيغ في ذلك المكان في تلك الساعة بعد ليلة ساهرة لم يغمض له فيها جفن ولم يكف لحظة عن التهئـ « للقدر » المأمول والوحي السعيد .

وكان الشيخ سيد يستعير بعض الأنعام القديمة ليعيدها على أغاني جديدة هي بها أشكال وعليها أكياس وأجمل ، ثم لا يخفى الاستعارة ولا يدعى ما ليس له على عادة بعض الأدعية عندنا ، فإذا وضع اللحن مبتكرأً أو مستعاراً حرص غایة الحرص على أن يؤديه المنشدون كاماً مضبوطاً كما أوحى اليه ونقل عنه ، فلا يطيق أن يتصرف فيه متصرف أو يعبث به عابت من عشاق التزويق والترطيب . وبلغ من فرط غيرته على صناعته أنه سمع ليلة إحدى الفرق تنشد أحانه في بعض الروايات فهاله ما وجد فيها من التحرير وجن جنونه من الغيظ والهياج وجعل يصبح : أهذه موسيقاي ؟ أهذه موسيقاي ؟ ثم أغمي عليه لتوه وقيل لي انه ظل

بقية حياته يرغبه في العمل مع تلك الفرقه بالأجر الغالي والتوصيل الكثير  
وهو يأبى عليهم أشد الإباء .

\* \* \*

وترى السيد فترى منه رجلاً موسيقياً بخلقه وخليقته . فكان رحب  
الصدر قوي الحنجرة أهرت الشدقين واسع المنخرین عالي الجبين ، وكان  
ما شئت من جزالة الصوت ووفائه وتجويفه وامتداده ومطاوعته ايه في  
أصعب الألحان وأسهلها مطاوعة لم نسمعها لغيره ، وجُبل الرجل  
على شدة اليمان وطيب القلب فكان يتصدق على القراء ويصفح عن  
أساء إليه ويوثر الخير والحسنى ويبعد عن اللجاجة والأذى ، وافتته  
الكبرى أنه استهتر ببعض المخدرات في أول شبابه فأفسدت صحته على  
ما فيها من قوة عظيمة وصلابة نادرة وعالج الإلقاء عن هذه العادة الوبيلة  
قبل موته فاعترم التوبة الصادقة عن المخدرات جميعاً . ولكن لم تفده هذه  
النية لأنه مات بعد ذلك بأيام قليلة في شرخ شبابه ولم يتجاوز الثلاثين من  
عمره .

أما مولده فكان في الاسكندرية في سنة ١٨٩٣ م من أبوين  
فقيرين ، وكان أبوه نجاراً معيناً بتعليم ابنائه فأدخله مدرسة تسمى شمس  
المعارف يتعلم فيها التلامذة تجويد القرآن وانشاد القصائد وتمثيل الروايات  
الصغيرة في ختام السنة على عادة اكثرا المدارس في ذلك العهد ، فظهرت  
هناك موهبته الغنائية وزين له بعض إخوانه إحياء الليالات الخاصة ففعل  
ونجح فيها نجاحاً أغراه بالثابرة والمزيد ، ثم انضم في مسجد أبي العباس  
لتلقي الدروس الدينية فمكث فيه إلى أن توفي أبوه وتركه ولا عائل غيره  
لصغاره وأهله ، فعمل مع صهره في بيع الأثاث أياماً ثم اختلفا فانفصل

عنه واشتعل بالنقاشة فالعطارة يحترفها بالنهار ويحضر الليالي الساهرة والموالد التي يدعى إليها للغناء وترتيل المولد عند أبناء حيه الأقربين ، وكان يعطي في الليلة عشرة قروش في ذلك الحين ! ثم تألفت في الاسكندرية فرقة تمثيلية فاتصل بها مطرباً لها وسافر معها إلى الشام ولقي هناك الشيخ الموصلي وبعض أساتذة الصناعة فأخذ عنهم الكثير من أصولها وفوائدها ؛ وعاد من ثم وقد كلف بتعليق علامات النوطة والاطلاع على كتب الموسيقى والتتوفر على دراسة مراجعتها الميسورة لقراء العربية ، وأنشأ له فرقة للغناء في القهوات فاستقل بنفسه في تأليف الأدوار وتلحينها ونبغ في ذلك نبوغاً لفت إليه عشاق هذا الفن وأساتذته ، فأعجبوا به وشجعواه وذكروه بالثناء .

ويعرف أخصاؤه أنه وضع كل دور من أدواره في حادثة من حوادث غرامه فلم يخل من فضل للحب عليه في إذقاء قريحته وتهذيب فنه وإغرامه بصناعته ، وكأنه طبع على حب التجديد وسلامة الذوق فكانت نفسه تعاف لوازم المغنين التي طفقوا زماناً يرددونها في جميع الأغاني والأنشيد « كيا ليل وياعين » وما شابه ذلك مما هو في الغناء كوصف الطلول والنياق في الشعر والأدب ، وقد عدل عنها بتة في أدواره الأخيرة ونبذ التكرير الذي لا معنى له فلا تسمعه منه إلا في « أسطوانات » يؤخذ فيها بملا صفحاتها الأربع وقد لا تحتاج مادتها إلى أكثر من صفحتين أو ثلاث ، ولما اشتهر أمره في الأسكندرية نصح له بعض عارفيه بالانتقال إلى القاهرة فانتقل إليها وُعرف فيها فضله وبدأ فيها صناعة التلحين المسرحي الجديد في اللغة العربية ، فبدأ كل منافس وجاءت له في هذه الصناعة آيات بارعات تشهد له بجودة الفهم ودقة الذوق وخصوصية الخيال ، وما زال يتفرد في تلحين الروايات المختلفة حتى عرض عليه أربعينه جنديه في

تلحين رواية قبل موته بشهور .

ولم يكن هذا الاقبال وهذا الاعجاب ليخدعاه عن جلاله فنه الذي وقف عليه حياته أو يملا به إلى الدعة واستمراء هذا الربح الوافر المضمون ، فتاقت نفسه إلى التبحر في فنون الموسيقى العالية وأجمع عزمه على ادخار المال والسفر إلى معاهد الغرب المشهورة ليستقصي فيها أصول الموسيقى وفروعها على كبار الأساتذة المنشئين . ولو أُملي له في العمر حتى ينجز هذه العزمية لكان لمصر منه نابغة في فن الموسيقى وعلمه لا يقتصر عن أكبر النابغين بين أعلام الغربيين ، ولكنـه فوجـيـءـ بـالـمـوتـ الـبـاـكـرـ وهو يتـأـهـبـ عـلـىـ أـبـوـابـ مـسـتـقـبـلـهـ المـجـيدـ ،ـ فـذـهـبـ بـعـوـتـهـ ذـلـكـ الـاجـتـهـادـ الـمـكـسـوبـ وـذـهـبـ مـعـهـ ذـلـكـ الـأـمـلـ الـمـنـظـورـ .

\*\*\*

على أنه إذا كان قد فاته أن يسبح في آفاق الموسيقى العالية وأن يهبط إلى سراديب أسرارها الخفية فإن له لحسنات في بعض الأغاني والألحان الصغار لا ندرى كيف كان يسبقها السابقون ولو اجتمع لها كل من في الأرض من المنشئين والعازفين .



## خواطر في الأخلاق

### ﴿حول شخصية غريبة - الطاغية﴾

من الأبيات المنظومة التي يحفظها كل تلميذ مصري في صغره هذا البيت المشهور في تركية علم التاريخ :

ومن وعى التاريخ في صدره أضاف أعماراً إلى عمره

ولكننا نظن أن التمثيل أولى بهذه التركية من التاريخ . لأنه يعرض لنا الأعمار وأطوار الحياة فتشير بها نفوسنا وتتغذى بها أرواحنا ونعود بعد رؤيتها وكأننا عشنا كل عمر من تلك الأعمار واستخلصنا لأنفسنا كل طور من تلك الأطوار . وإذا وجدت للنفوس حالات وطبعات يعز على الحياة أن تصوغها في قالب واحد من اللحم والدم فقد يخلق التمثيل ذلك الشخص الذي عز على الحياة فيخرج لنا الطبائع النفسية والمواهب العقلية كاسية بالجسد المنظور تعمق في الأذهان ما لا يعمره المولودون في الأجساد .

ومن « الشخصيات » التي عرضها علينا التاريخ والتمثيل معاً شخصية « قيسر بورجا » الغريبة العجيبة التي ظهرت في إيطاليا في عصر الناذاج النادرة من رجال السيف والريشة والقلم ، والتي عد منها التاريخ في نحو جيل واحد أسماء كأسماء ليوناردو دافنشي وميكالانجلو ورافائيل وسافارانولا ومكياغلي وكولبس ! وكلهم - بعد استثناء رافائيل - كانوا

أبطالاً غريبين عجيين قل نصيهم من « الإنسانية » واشتد التقارب بينهم وبين الخلاائق العلوية أو السفلية . فهم في الخير والشر إما مردة جبارة تعنيهم « الفكرة » التي استحوذت على قلوبهم أكثر مما يعنيهم الأحياء الذين يعيشون بينهم ، وإما سحرة أبالسة يتقلبون في جو الخبث والجريمة كما تقلب السمكة في الماء بلا استغراب ولا تهيب ولا ندم . فليوناردو الذي كان يترك المدينة تحترق تحت عينيه وينظر إلى السماء ليرصد حركات الطيور ويستخرج منها قوانين الطيران ، وميكالانجلو الذي كان يخلق العمالقة في الأبدان والصروح ، وسافانرولا الذي كان يبغض الفن الجميل حباً للتنفس واحتقاراً لهذا العالم الفاتن المطرود من رحمة الله ! وما كيافلي الذي كان يبشر الملوك والأمراء بدين الفتوك والقسوة وكتاب الخديعة والنفاق ، وكولبس الذي كانت تضيق به الأرض لأنه يتغنى فيها طريقاً إلى الغرب من بحر الظلمات وينشد الهند فتعثر قدماه بعالم جديد ! كل أولئك كانوا في مختلف المناهج والdroob رواد عوالم جديدة أو كانوا هم أنفسهم عوالم خاصة تمشي في أثواب رجال .

وما كان للناهرين في ذلك العصر إلا أن ينتوا كما نبت أولئك الجبابرة أحلاطاً من القوى العلوية والسفلية لا يعنيها أمر الناس كما تعنيها مقاصد السماء وجهنم . أو لم يكن العالم كله في عصرهم ميداناً تقاتل فيه السماء وجهنم بما لديهما من الملائكة والشياطين ليهوي به الظافر إلى معاور ظلام أو ينجو به إلى معارج نور ؟

\*\*\*

أما « قيسر بورجا » فكان أنموذجاً غريباً غامضاً بين هذه النماذج يستحق أن يخلق في الدنيا ليكون طرفة من طرف الفن إن لم يكن رجلاً

من رجال التاريخ ! كان وسيماً رشيقاً قويّاً يحسن السرقة ويركب الخيل ويصارع الشيران ويتهى في ساعات الفراغ بطي قصبان الحديد بين يديه ! وكان فارساً شجاعاً وسائساً حصيفاً وحاكمها رفيراً برعاياه جميل الادارة والتصريف ، وكان الى كل هذا قاتلاً مجرماً بفطنته يقتل في هدوء وراحة يال كإجرام الذئب والثعبان أو كإجرام السيف الذي يقطع الأعناق والفالس التي تهشم الرؤوس بلا كلفة ولا تبكيت ضمير . قتل أخاه وهو في العشرين من عمره على أثر ليلة راضية قضيابها عند أمها يودعها قبل السفر ! ثم قتل زوج اخته وقيل انه إنما قتله وقتل أخاه من قبله لأنهما كانا يقاسماً له سرير تلك الأخت التي كانت تضمد بين الأخرين ! ولم يكن هذا الفتى الرشيق من طلاب المجالس وعشاق الملاهي والصبواث كدأب امثاله « الدنويين » ولكنـه كان في حياته الخاصة كثير الخلوة يميل الى اعتزال الرجال والنساء ولا يقبل على موائد الشراب ، فهو دنوي لا يألف الناس و مجرم مطبوع شديد الضراوة لا ينفر من سريرته كما ينفر المجرمون من سرائرهم ، وهو عبد مخلص لمطامعه ولكنـه سيد للجريدة يسوقها الى الصبور أثر من خبايا ذلك القلب المظلم الكنود ، أو لعله لا قلب هناك ولا مجاهدة في الإنففاء بل خواء أصم لا يشعر بنفسه ولا يدرى بما يقع فيه .

هذه صورة محملة حفظ التاريخ خطوطها بذلك الطراز العجيب من الآدميين . غير أن المؤلف الذي أظهره على المسرح أراد أن يمحو من تلك الصورة بعض الظلال وأن يচقل ما بقي من سوادها بقصال العاذير .

فكان قيس بورجا الذي أنشأه روائي سباتيني في رواية الطاغية<sup>(١)</sup> خلقا آخر غير الذي أنشأه التاريخ ، وربما كان أجمل وأقرب إلى الآدمية من الرجل الذي عاش بين أواخر القرن الخامس عشر وأوائل تاليه وبقيت لنا أخباره ونواتره ، ولكننا نفضل الصورة الأثرية الغامضة على هذه النسخة الجديدة اللامعة ! ونرى أن مؤلفنا الطيب هذا لم يرزق من خصب الخيال وصدق الفراسة ما رزقه زميله الروسي « مرجوكفسكي » الذي أهتمت البداهة والذوق الفني مالا تلهمه « الأخلاق » والمداراة لسباتيني ومن على شاكلته . فجاء في روايته « الرائد » بأتقن « بورجا » وأتقن « مكيافيلى » يهتدى اليهما الاختراع ويرضاهما الواقع المحفوظ .

\* \* \*

قلنا إن « قيس بورجا » كان أنموذجاً غريباً بين الآدميين ، ولكن أستاذ الشوكوكين وشفيع النقاد في زمانه ( اناتول فرانس ) يقول إن بورجا موجود في كل مكان مخبوء في كل إنسان . كالظلم في طبائع الأحياء ، القوة تظهره والضعف يخفيه ، ويزعم « أن هؤلاء الأسبان الرومانيين ( يعني أسرة بورجا ) لم يخلقا - على قدر ما نعلم - بقلوب مخالفة لقلوب كافة الناس ولا بعقول مخالفة لعقولهم ، وإن عادة الإجرام التي طال فيهم عهدها لم تستأصل جذورهم من أرومة الإنسانية ولم تقطع ما بينهم وبينها من عروق دامية يمدون بها إليها . . .

« . . . كلا ! إن البورجيين ما كانوا أعاجيز في الخلق بمعنى هذه الكلمة الصحيح ، وما كانت طبيعتهم الخلقية مشوبة بأية آفة دخيلة مستسرة في تركيب البنية ، فإنهم لم يختلفوا في أفكارهم ولا في شعورهم

( ١ ) مثلت هذه الرواية للمرة الأولى في الأسبوع الماضي على مسرح رمسيس .

عن أبناء سافيلي وجاييتاني وأورسيني الذين كانوا يعيشون حولهم . وإنما كانوا خلائق عنيفة في إبان عنفوان الحياة . وكانوا يستهون كل شيء وما كانوا في هذه الخلة إلا من بني الإنسان ، وكانوا قادرين على أن يفعلوا كل شيء وهذا الذي أخرج منهم أولئك الجناء المرعوبين ، إلا أن من الخطر أن نعمي أنفسنا عن هذه الحقيقة . فإن في الجماعات الإنسانية كثيراً جداً من البورجيين : أعني كثيراً جداً من ركب في طبائعهم سعار الشره إلى المال واللذات . ولا يزال في جماعتنا عدد كبير منهم يحبوون فيه ببنية شائعة دارجة ويخشون من رجال الشرط ! إنها هي الحضارة التي تستند دوافع الطبيعة ، أما الأساس في الإنسان فذاك لا يتغير وذاك فظ شديد الأثرة والغيرة مطبوع على الشهوة والضراوة » .

أفكذلك الإنسان حقاً ؟ أو يبعد الإنسان من مثل الإنسانية وينفصل عن أساسها كلما ابتعد من مثال قيسير بورجا وانفصل عن طرائه ؟ إن الآراء لا تتفق في هذا ولكن الرأي الذي نقلناه من مقالات أناتول فرانس شبيه به بل شبيه بالنغمة التي أذاعتتها في هذا الزمان العقول المستنيرة التي أطفأت كل نور غير ما تسميه نور العلم الحديث !! وفي طليعتها زمرة العقول الفرنسية لأنها عقول الطلاوة والحقائق التي يستبد بها الفكر ويأبى عليها أن تل JACK إلى حمى السريرة وحظيرة المجهول . فالقول الفصل عند جمهورهم الآن ان الأخلاق طواريء لا أساس لها في غير العرف وضعف تبرأ منه الطبائع القوية والإرادة السليمة ، ويقول جورج دوماس وهو باحث فرنسي آخر « إن حالة الغم والتعب تلائم بزوع الندم . فتنقض عقائد العرف في هذه الحالة على الروح المتعبة لتغمرها ثم لا تزال بها تتقلب فيها وترتع في جوانبها . والندم هو العالمة على أن عقائد العرف - وإن شئت فسمها العادات الأخلاقية - قد ظفرت بغرائزنا ولا

يتم هذا الظفر على الأغلب لا في نوبات الغم والفتور ، ومن ثم يسوغ لنا أن نصل إلى هذه النتيجة وهي : أن الحياة الصحيحة « غير خلقية » بطبيعتها وان الضعف والمرض والأداب الخلقية متزاملة بطبيعتها .

\* \* \*

وقد يكون من اللغو هنا أن نرجع إلى أدوار الهمجية الأولى لنتخذ منها حكماً على أصول الأخلاق ومثلها العليا . إذ كيفما كانت أخلاق الإنسان في تلك الأدوار فليس من المسلم به أن حالة الهمجية هي الحالة الطبيعية الصحيحة بأي معنى من معاني الصحة في الجسد او العقل ، ولا من المفروض أنها الطبيعة كأحسن ما يمكن ان تكون . فهذا يريد أن يقول ذلك الباحث الذي ينقب عن الضمير والأداب والأخلاق في الفطرة الهمجية فلا يجد لها أو يجدوها على غير ما نعرفه في هذه الأزمان ؟ إنه لا يستطيع أن يصل من ذلك الت نقيب إلى نتيجة تبني أي شيء مما يثبته نصراء الأمثلة العليا في الأداب والأخلاق .

ولا يفيد الغاضبين من أصول الأداب والأخلاق في تلك المباحث العقيمة والحقائق الناقصة ان يستكشفوا لنا رجلاً قوياً ميت الضمير أو عقريباً عظيماً يقترف الجرائم ويستبيح الموبقات . فإن هذه الكشوف المكشوفة للجميع لا تنتهي بهم إلا إلى نتيجة بدھية من قبيل تحصيل الحاصل . لأنها لا تختلف عن القول بأن سوء الخلق عيب قد يكون في العظام الأقوياء كما يكون في الصغار الضعفاء ، ومن الذي قال غير ذلك ؟ من الذي كان يحسب أن العظمة تنفي جميع العيوب ؟ على أن ما يلاحظ على أولئك العظام قد يقابل بلحظة أخرى هي أصح وأجدى ، وهي أن عيوب الخلق تفشو في الضعفاء كلما اشتدا بهم الضعف وعجزوا

عن مكافحة الإغراء والتحريض ، وأننا نجحنا في ذلك أن  
الخلق قوة واضحة وأن الجريمة والغواية ضعف وسقم .

ومن خطأ التفكير أن يفهم باحث كجورج ديماس أن الأخلاق  
مزامنة للضعف لأن الندم يظهر على النفس في نوبات الغم والفتور . فإن  
الندم ليس بأول ما يشعر به الإنسان من بواعث الأخلاق ولكنها عاقبة تأتي  
بعد شعوره بقوانينها وتتمكن تلك القوانين من ضميره وإحساسه . وسواء  
أكان الندم أول الشعور الأخلاقي أم كان هو آخره فيما لا ريب فيه أنه  
ليس بالشعور الوحيد الذي تظهر به النزعة الأخلاقية في نفس الإنسان .  
فإن من الناس من تراه أقوى ما يكون حين تأخذ النزعة الأخلاقية وحين  
يقدم على المكر ومهما يقع هواه مما يجب بسلطان من القوة لا يقدر عليه  
الوازن المهزيل . وليس في استطاعة أحد أن يقول إن الضعف يخلق  
الآداب لأنه والندم يتزامنان أو يتباينان . فمن قال ذلك كان كمن  
يقول إن ضعف الأبدان يخلق جرائم الأمراض لأن هذه الجرائم تسطو  
على الضعفاء وتحبّب الأقوياء .

لا ! ليس قيسر بورجا بالمثل الشائع للنفس الإنسانية وليس من  
الطبيعة الصحيحة أن يتجرد الإنسان من العطف بينه وبين الطبائع  
الأخرى حين تباح له أسبابه . ولتنكر « الحفريات » و« وظائف  
الأعضاء » كل واجب يثبته الضمير وتومن به البصيرة فلن يسعها أن تنكر  
هذه الحقيقة الجامدة وهي أن الواجب أساس الحياة واننا نصون الحياة  
ونحبها لأننا مقيدون بواجبها لا لأننا بخيارنا فيها نحب ونكره منها . وما  
دامـت لـلإنسـان حـيـة فـعلـيـه وـاجـب ، وما دامت تحـيطـ بهـ فيـ هـذـهـ الأرضـ قـوـةـ  
أـكـبـرـ منـ قـوـتهـ وـحـيـةـ أـكـبـرـ منـ حـيـاتـهـ فـعلـيـهـ شـاءـ ذـلـكـ أـوـ لـمـ يـشـأـ وـاجـبـ  
فـوقـهـ وـمـثـلـ عـالـ أـعـزـ منـ حـيـةـ .



## الاعتراف بالعيوب

قال لي صاحب معجب بأتاتول فرنس - أو مقدس له - على أثر ما كتبته في الأسبوع الماضي « عن قيسرو بورجا » : إذن أنت من دعاة التستر والمداراة في الأخلاق ؟؟ وقبل أن يسمع جوابي في ذلك سألهني : أو ليس الأفضل للعلم والبحث والأجدر بكرامة العقل والنفس أن نعرف « الطبيعة الإنسانية » على حقيقتها وأن ندرسها كما هي على بيئة بكل حسناتها وعيوبها ؟

قلت ذلك أفضل ولا ريب . ولكن أنت على يقين أن هؤلاء الكتاب الذين يسمون أنفسهم تارة « بالطبيعين » وتارة « بالواقعيين » ويسهبون في شرح شهوات الإنسان وتهوين شرها وتوطين النفوس على الإقرار بها والارتياح إليها - أنت على يقين ان هؤلاء الكتاب يعرفون « الطبيعة الإنسانية » على حقيقتها ويدرسونها على بيئة بكل ما فيها ؟

والحقيقة أننا لا نرى جهلاً بهذه « الطبيعة الإنسانية » أكبر من الجهل الذي يحرك تلك الأقلام باسم العلم والمعرفة والبحث الحديث والدرس الصحيح . فيما كانت « الطبيعة الإنسانية » قط خلواً من حيز كبير فيها تهيمن عليه « الحقائق المطلقة » التي لا يحيط بها العلم وتهضنه وتهضم الطبيعة الإنسانية كلها إلى طلب الكمال والتقدية بالراحة والله

ابتغاء ذلك المطلب المتجدد . ما كانت الطبيعة الإنسانية قط خلواً من جانب موقوف على «المجهول» يوحى إليها أن ما تعلمه من شأنها أقل مما تجهل وان حياتها في هذه الأرض خاضعة لذلك «المجهول» كل الخضوع من جميع جهاتها وإن كانت هي لا تعرف، ولا تملك الوسائل التي تسلك بهالي معرفته . فأين مكان هذا «المجهول» في آداب الطبيعيين والواقعين ؟ أي حساب في كتاباتهم يحسبونه لذلك العالم المستر الذي لا يفينا أن نغمض الأعين عنه وأن نفترض بيننا وبين أنفسنا أنه في حكم العدم لأننا لا نقيسه بالأشبار ولا نزنها بالدرارم ولا نطرحه على مائدة التشريح ؟ أي شيء تراه في أقوال أولئك الطبيعيين والواقعين يدللك على أنهم يدركون أننا نقطيم في دنيا تسير بنا من حيث لا نعلم الى حيث لا نعلم وليس في دنيا نسيرها نحن الى ما يسرنا ويرضي شهواتنا ونقف بها نحن عند ما يؤلمنا ويسوءنا ؟ إن أولئك الطبيعيين والواقعين يصفون لك الإنسان كأنه مخلوق مقتضب من الدنيا التي نجم فيها لا يطالب بأن يحسب فيها حساباً لشيء غير ما يعلم ويفهم ولا أن يمتنع من شيء إلا ما يعرف له علة ظاهرة من المبدأ الى الختام ولا أن يسعى الى شيء إلا ما فيه له سرور وحظوظة .

ويسألون : ما بال الإنسان يحرم على نفسه اللذائذ التي تسره وتعجبه ؟ فإن وجدوا لذلك مانعاً فلا يكون ذلك المانع إلا أنها تصيبه بضرر عاجل أو آجل في جسده !! ويفوتهم أن تلك اللذائذ لو كانت أنها خلقت لتسره وتعجبه - لا لأمر آخر وراء هذه الغاية - لما صح أن يكون فيها ضرره ولا محظور يصاده ، ولكن مباحة له مأمونة العاقبة كلما سره ان ينال منها ما ينال .

فكأن الإنسان الطبيعي الواقعي هو ذلك الإنسان الذي يعترف

بالشهوات ويدين بها ويطمئن إليها ولكنه لا يعرف أن مجاهدة الشهوات ونكرانها من مطالب الطبيعة والواقع في بعض الأحيان ! وحاجته في هذا أن الشهوات موجودة قوية في الغرائز والميول !! كأنه كان يريد أن يسلم بمجاهدتها وهي معودة أو ضعيفة لا تحتاج إلى المجاهدة .. ! وهذه هي الطبيعة الإنسانية كما يفهمونها .. ! الطبيعة التي تجحد كل ما لا تفقه وتتأبى أن تبذل « للمجهول » حصة من حظوظها ومسراتها لأن هذا المجهول لا يظهر لها ولا يقنعها في المعامل الكيميائية وال المجالات الدورية بحقه الدائم المفروض عليها ! هذه هي طبيعتهم الإنسانية فهل هي « الطبيعة الإنسانية » على حقيقتها ؟ وهل هم يدرسوها كهي على بيته من كل ما فيها ؟

لا . فما طبيعة الإنسانية في هذا العالم المسيطر عليها إلا كالجندي في الجيش الكبير . لا بد له فيه من طاعة ليس يعرف لها سبباً وليس يلتمس لها علة . وسيقى الإنسان كذلك - وإن قال بلسانه غير ذلك - ما بقي جزءاً محكوماً في هذا العالم المجهول . وسيقى « للحقائق المطلقة » حصتها فيه سواء عليها أصلح بينها وبين تفكيره ومعلوماته أم وقف كلامها من صاحبه على طرف النقيضين .

\*\*\*

وما كانت شهوة من الشهوات الشيطانية التي يخرجها من قائمها في هذا العصر كتابُ الواقع والطبيعة معودة أو منسية في العصور الماضية - أي في تلك العصور التي قضت عليها الأديان والعقائد أن تسدل الستار على شهوات الجسد أو تنظر إليها بعين الريبة والتوجس ، ولا كانت اللذائذ بغية إلى الناس أيام كانوا يعفون عن ذكرها بهذا البداء الذي

تورط فيه كتاب العصر الحديث ، ولا كانت « الطبيعة الإنسانية » التي يلفقونها سرّاً مدفوناً مكتوباً عليه أن يلبث في قبره إلى أن تبعثه معجزات « الريالزم والناترالزم » في القرن العشرين ! كلا ! ما كان شيء من ذلك كذلك وإنما الذي كان أن القدماء قد أحسوا ما نحس وأحبوا منه ما نحب وأبغضوا منه ما نبغض ثم زادوا علينا أن جعلوا للمستقبل نصيبه ورصدوا للغيب المجهول قربانه . وكانت علومهم ومعارفهم لا تناقض « الحقائق المطلقة » في أزيائها التي ظهرت لهم يومئذ بها . وبعبارة أخرى لا تناقض الأديان والعقائد وما هو في حكمها من المذاهب والفلسفات . فلما جاءنا العلم الحديث يخلع تلك الأزياء ويزقها ويرد كل لحمة فيها وسداة إلى نسيجها حسبنا أنها كانت أثواباً لغير لابس وأغطية قائمة على هواء وخلطنا بين الحقائق التي لا وجود لها والحقائق التي لا تقبل الحصر والإحصاء والتي ستظل أبداً مطلقة من كل قيد لا تبدو للأعين إلا في كساء من الرموز والكنيات . ومن حقنا نحن أن ننفي كل ما نقدر على نفيه بالدرس والبحث والتفكير ولكن هل من حقنا - مهما بلغ الغرورمنا - أن تؤكد أن الحقائق يجب أن تكون كلها محدودة محصورة قابلة للتترتيب والتبويب لأننا نحن لا نقدر على أي ادراك للحقائق في غير هذه الهيئة وبغير هذه الوسيلة ؟ أفي العقول السليمة عقل واحد يشك في أن « الحقيقة المطلقة » موجودة وإن كنا نحن لا نستوعبها ولا يمكننا أن نصل إلى استيعابها ؟ ومتى كانت هذه الحقيقة موجودة بينما محيطة بنا فاي عقل سليم يحييك فيه الظن بأنها بعيدة منا مغلولة الأيدي عن الوصول إلى عقولنا ونفوسنا والظهور في أخلاقنا وأعمالنا واتخاذ الأشكال المحدودة المحصورة التي تستوي بها بين افكارنا وهواجسنا ؟ أقول ان العلم الثابت المقرر لا يقبلها على هذه الصفة ولا يدرى كيف يوفق بينه وبينها ؟ حسن ! لندع

العلم اذن و شأنه فيها يدرى وما لا يدرى ، ولنعلم أننا نحن غلوك هذا العلم ونسخره فيها نريد أما الحقيقة المطلقة فهي تملكتنا وهي تسخرنا فيها تريد ، ثم هي التي تلهمنا أن نوفق بينها وبين العلم على بعد ما بين الظواهر من خلاف .

لقد ظهرت « النسبية » على يد « إينشتين » في أوائل هذا القرن ونعتقد نحن أنها ظهرت على النفوس مشرباً في الأخلاق قبل أن تظهر على الورق مذهبأً في العلوم . ومضى على الناس قبل « النسبية » زمان طويل كفروا فيه بكل رأي مطلق في الفضائل والمحامد وقاربوا بين أعلى المحسن وأووضع المساوىء بسلم ملتوى الدرجات من الشبهات والاحتمالات . فلا فضيلة تحمد على إطلاقها ولا رذيلة تدم على إطلاقها . لا شيء - وإن عظم - إلا وفيه جانبه من الصغر ولا شيء - وإن صغر - إلا وفيه جانبه من العظمة . إفعل ما شئت فلك مشبه في فعالك بين الكبراء والمدوحين ، واترك ما شئت فلك مشبه في تركك بين العاملين والمقدرين . وقد يضر الخير وقد ينفع الشر وقد تحسن النية والثمرة زرية قبيحة وقد تصبح النية والثمرة شهية جميلة : وهكذا وهكذا من فروض هذه « النسبية » التي مشت فيها المحامد إلى جانب المثالب ولحقت فيها المساوىء بأذىال الكمالات ، والتي سجلتها الأخلاق قبل أن تسجلها العلوم فأصبح لكل مليح وجه من الدمامنة ولكل دميم وجه من الملاحة وبطل الجهد في طلب الأتم الأكمل مذ صار أرفع العلو قريباً من أوهد الحضيض في هذا الاعتبار .

\* \* \*

وتقدمت « الديمقراطية » قبل ذلك فوسيط للفرد من الحرية إلى حدتها الأقصى وجعلته غرض نفسه يفعل ما يروقه وينبذ كل حق للأمة أو

للانسانية عليه فيما يخصه . فأصبح السرور هو دين العهد الجديد لأنه مطلب يعرفه كل فرد ويتوق اليه بسائل من طبعه غير ناظر الى عواقبه فيها بعد لذته وحريتها .

وربما كان من آثار الديقراطية في الأخلاق - غير هذا - أنها أزاحت الستار عن أسرار سياسة الأمم فزال غشاوها الذي كان يحجب فضائحتها وخبايتها واشتراك الصغير والكبير في فهم ضروراتها وحبائلها وعلم العلية والسفلة ما يكمن وراء الفتوح والغزوات والألقاب والمظاهر من الخسائس والدنيا فالتبس عليهم الأمر وضعف الوازع الأدبي في ضيائتهم وساقت ظنونهم بأصول الأخلاق ومقاييس الأقدار ووقر في أذهانهم أن مقادير الأمم - بله الأفراد - لعبة في أيدي الشهوات والأكاذيب بعد أن كانت ولا سلطان عليها في رأيهم لغير الله والمجد والشرف والأبهة والحلال .

\* \* \*

ومن دأب المدينة أنها تعقد التاليف بين نفائض النفس الواحدة كما تؤلف بين أشتاب الأمم البعيدة وأخلاق الشعوب المتافرة ، فيلتقي خير ما في النفس وشر ما فيها وجهاً لوجه في كل حادثة وكل يوم ويتعود الإنسان ان يطمئن الى عيوبه المعهودة وأن ترتفع الكلفة بين خصاله المشروعة وعاداته المحظورة ، فلا يتوجهم حميداً لذميمها ولا ينجمل شريفها من وضيعها . ثم لا تلبث الحواجز بينهما أن تقترب أو تتصل ولا تزال العادة تضعف النفرة وتمحو الغضاضبة حتى يجرؤ أرداً ما في النفس وأسوأ ما تحتويه من الخبايا المكتومة على البروز جنباً الى جنب في وضح النهار مع أشرف سجايها وأفخر مكارتها وطبياتها .

وهذه العادة المدنية هي سر التسامح الذي يمتاز به الحضري على

سكان الريف وأبناء الأمم الجافية ، وإنما مداره كما رأيت على التسامح بين أجزاء النفس الواحدة والتفاهم بين الجانب المشرق الظاهر منها والجانب المظلم المستور .

ولكن لا تسامح المدنية ولا تبذل الديقراطية ولا انهيار العقائد القديمة القائمة على أساس « الحقائق المطلقة » - لا شيء من ذلك بقدار على أن يخرس في الفطرة الصادقة القوية ذلك الصوت الآخر الذي يفتأ يهتف بالانسان في أعماق أحلاذه أن « للمجهول » حسابة يحسب ، وأنه هو جزء محدود من كل لا حد له ، وأنه بعد أن يُوفّي نفسه حظها وبعد أن يرعى للمجتمع حقه وبعد أن يرضي في هذه الأرض من يلزمها الرضا - يبقى وراء ذلك دين دائم لا فكاك منه يتلاصنه صاحبه من سرورنا وأهوائنا وأمالنا وأفكارنا . وما صاحبه الا ذلك الدائن الذي يلف النفس و« المجتمع » والإنسانية والحياة بأسرها في أطواء قدره وقضائه ، والذي لا يمكن أن يكون معدوماً موهوماً ثم لا يمكن أن يكون موجوداً حقيقياً ولا يتلاصنانا قربانه المختار من صفة ما نملك ونخبة ما نحب .

\*\*\*

إن الانجليز يعلمون كل ما يعلم الفرنسيون من المعارف ويمارسون كل ما يمارسه أولئك من الشهوات ويفهمون كل ما يفهم جيرانهم الأذكياء من « الطبيعة الآدمية » والحرية الديقراطية ، ولكنك لا ترى في مسارح لندن ما تراه في مسارح باريس ولا تقرأ في اللغة الانجليزية ما تقرأه في اللغة الفرنسية من كتب الخلاعة والمجون ولا تشعر بالإباحة في بيئه الإنجلزيز كما تشعر بها في بيئه الفرنسيين ، ولم ذاك ؟؟ أمحض رباء ونفاق كما يقول ظرفاء فرنسا المازلدون ؟ كلا ! وإنما جعل الانجليز كذلك من

جعلهم من أصدق الناس إيماناً وأصدقهم شرعاً وأصدقهم رزانة وأصدقهم بدهة في استكناه طبائعبني الإنسان، جعلهم كذلك خلق متين يذكر الحرية ولا ينسى المحدود ويحس بالجانب المحجوب في هذه الدنيا كما يحس بالجانب المكشوف .

لنا أن نعرف « الطبيعة الإنسانية » ولكن علينا ألا ننسى أن الإنسان لم يصعد في سلم الخلق إنساناً ليظل حيواناً في كل شيء . ولنا أن نعترف بالشهوات والعيوب ولكن علينا ألا نتخذ من هذا الاعتراف نشيداً نتغنى به غناء الافتخار ونحرق حوله بخور البشرى والانتصار .

## عند الصحراء أختيلة وأشباه

صحراء الملاظة القرية الى المدينة لا الصحراء الكبرى التي يستوي فيها الخراب على عرشه الاكبر ويقيم حوله من الوحشة والخوف أغوان الخيال حُراساً لم يذللها القيد ولم يروضها اللجام .

وهذه الصحراء «الملاظة» ليست بالصغيرة في مساحتها ولا بالهينة في مراكبها لأنها تبدأ عند تخوم القاهرة وتضرب إلى الشرق في بوادي الشاد وجزيرة العرب . ولكنها - لقربها إلى المدن وإحاطة العمار بها في كل موضع - تبدو للوهم كأنها الوحش المكبوح أحدق به نطاق الأسر من كل صوب ! أو كأنها صحراء بيتية صناعية أعدها الناس حول ديارهم لإيحاش أنفسهم من فرط الأنس بالعمار كما يعدون الشلالات والغياض في ساحات البيوت وأرباض المدن ، محاكاً لشلالات الطبيعة النائية وغياضها المتأشبة في مجاهل الأرض والزمان .

وتارة تعكس هذه الصحراء الصغيرة من روحها على المدينة الجديدة التي نبعثت في جوارها نبوع الجزر البركانية في عرض البحار ، فيخيل إليك أنك تنظر إليها إلى مضارب خيام في العراء نفتحتها نافحة من السحر أو تنزلت عليها كلمة من كلمات الله فانتفضت في أماكنها عهائر وقصوراً

ومنائر وبروجاً يوشك أن يزول عنها السحر فتنطوي عن النظر وتدع الشاخصين إليها يعركون الجفون دهشة وذهلاً . فأنت إن شئت من هذه الصحراء في بادية بيته ، وأنت إن شئت من هذه العمار في مدينة بدوية ، وكلا الناظرين يوفق لك من غريب الشعور ما لا يتفق في المدينة ولا في الصحراء !

\* \* \*

والصحراء - ككل منظر جليل - تريك الحياة على وجهين مختلفين أبعد الاختلاف : هذا غاية في العظمة والسمو وذاك غاية في الصغر والمهانة . تنظر إلى النملة الضئيلة فيها وهي تدب على الأرض الموات بين الشقوق والأخداد فتملاً من نفسك فراغاً شاسع الأطراف عميق الأغوار خفي الشعاب مجھول البداية والنهاية موصولاً بالأبد الذي لا أول له ولا مقياس لقربه وبعده : فراغاً تدركه على حين غرة قائيًّا أبداً كالماوية المسودة بين الجماد الميت الذي تراه ثم حيناً وليت ببصرك وبين هذه الخلوقات الصغيرة التي تبصر وتسمع وتأمل وتخشى وتحب وتبغض وتعرف لها وجوداً تؤمن عليه وتسbulk بها وتواجه به الكون قاطبةً في فترة عابرة من الزمن ، فتقوى عليه بحياتها أكثر مما يقوى هو عليها بأرضه وسماهه ومائه وهوائه وحره وبرده وكل حركة من حركاته وناموس من نواميسه ، وتقف هذه الخلوقات الصغيرة في جانب وتلك الصحراء المترامية في الجانب الآخر فإذا هي أعظم منها قدرأً وأهول منها سراً وأضخم من كل ما فيها من الأكام والهضاب والزلزال والأعاصير ، وتحدق أنت بعينيك هذا البرزخ السحيق الذي لا يُعبر ولا يحد فتستعيد في ضميرك سياحة الحياة من آزماها المجهولة وأصولها المستورة ، وتعلم أنها إن كانت تقاس بالعمر بسبعين أو ثمانين أو مائة دورة من دورات الأرض في الفضاء فانها بالكتنه والطبيعة

سياحة لا مبدأ لها ولا حتم ولا أوج لها ولا قرار .

إن الحياة في المدن رخيصة مبتذلة لأنها كثيرة مألفة يقاس بعض بمقاييس بعض . أما في الصحراء فلا مسحة على الحياة من ذلك الابتذال ولا هي تقاس إلا إلى الموات المنتشر في كل مكان الذي بينه وبينها مالا يحمد ولا يدرك ولا يتخيّل . وما رأيت حياة في صحراء إلا تصورت المعجزة الكبرى تعاد فجأة على مشهد مني في ومضة من نور النجوى والاطلاع : معجزة الحياة تظهر لأول مرة بين أحضان الجمود والعماء ! ويا لها من ومضة بارقة تنير الأكونان كلها في طرفة عين بنور نافذ كنظر الله . فهل لمحتها ؟ هل تخيلتها ؟ هل شعرت بها ؟ إن لحظة تقضيها في استحضار تلك المعجزة لتجزئنك عاجلاً بسياحة الحياة التي حدثك عنها كاملاً شاملة تفيء إليك جملة واحدة كأنك أعطيت حياة كل حي وجود كل موجود وبلغت العمق الذي لا تكون الحياة فيه الا « حياة » مطلقة مجردة لا أنواع فيها ولا أفراد ، فلا هي حياة إنسان ولا هي حياة حشرة ولا هي حياة شيخ ذابلة ولا هي حياة طفل نامية ولكنها هي هي الا « حياة » التي يعب فيها جميع الأحياء في جميع الأحيان على حد سواء . وإذا ألمت بك الحشرة الدارجة في الصحراء هذا الشعور فقد أكبرك ورفعتك وأطعلتك على آصرة الرحم التي بينك وبينها وأرتتك في كل جسم حي هيكلًا مقدسًا ينبغي أن يصان كأنه طراز مفرد لا مثيل له في هذا الوجود .

\* \* \*

وتنظر إلى الصحراء من وجه آخر فتهون عليك الدنيا وما فيها وتصغر عنك الحياة ومن يحرص عليها . ترى أمامك فضاء يحسر عنه الطرف على هذا الكوكب الذي يسكنه الإنسان بين كواكب لا عداد لها في

السماء ، وتراه قد فقد ذلك الانسان ولم يشعر له بفقدان او وجود ولم يعأله بحياة أو ثمات ولم يحفل بمقام أو مغيب ، وترى الى جانب ذلك الفضاء الغامر بقعة ضيقة من الأرض يحشد فيها الانسان جموعه وينشد لدليها آماله ويفرق فيها من أوجاله ويحصر لدليها همه في العالم ، ويسكب أن هذا العالم الذي لا نهاية له خواء بلقع إن لم يسعد هو بما يصبو إليه في تلك البقعة المكتظة بين يزاحمهن علىها ويندوونه عن أنحائها ، وما هي ؟ بقعة كسائر البقاع لو أُلقيت في الصحراء لضاعت في جوفها كما تضيع فيه ألف النجاد والوهاد ، وماذا يدع بعده عليها مما يميزها عن تلك النجاد والوهاد ؟ لا شيء . أو شيء كلام شيء !

\*\*\*

والقمر مأنوس المحضر حيثما ظهر، متبع الخطوة أينما خطر،  
تبسم لك نضرته على الحدائق والمروج وتروعك طلعته على البحار  
والأمواج ويستخفك لألاوه في مجالس الصفو والمحبور ، ولكنه في بعض  
لياليه - ولا سيما في المدن - يلوح لك أنه يهبط بالسماء الى الأرض ويقترب  
بها من منازل البشرية الوضيعة ويقوم لها في عليائه مقام الخادم الحامل  
المصباح للاهيها والمضيء لها الطريق في غواياتها ودياجيها ، ويعري  
للناس وجهها المحجب بالظلام المحروس بجنود السكواكب فتقول هذه  
السماء وهذه الأرض قريب من قريب تلمسها الأعين وتهم بها الأكف !  
فلا حجاب هناك من ظلمة الغياب المترافق ولا تلك العيون التي لا اعداد  
لها تهولك بالسر المكنون الذي تفتح عليه جفونها سرداً بلا هداية ولا  
وجهة ولا دلالة .

أما في الصحراء فالقمر أبداً مهيب السمت موفر الحرمة يغض من

الأنظار ولا تغض منه الأنظار ، إن أخطاته حلية الجلال لم تخطئه حلية الحزن والآلم . وأبصره على تلك السهوب الهاشمة فريداً شاحباً مشدوهاً يتنقل في أجواز الفضاء بلا أمل ولا مقصد ولا اطمئنان فيسبّه لي هيئة النساء الواهله جنت من الحزن على حبيب فقيد فجعلها الموت في متعة عطفه وأنسه فلاذت بالقبور تهيّم بينها على غير هدى وتحملها اللوعة الكاسفة إلى غير قرار . ويحتمع لي ذلك الشبه الكثيف من شحوب القمر وانفراده وطواوه الذي لا يهدأ واقترانه باسمة الملاحة وخاطر الجنون في آداب الأمم ومن موات الصحراء وسكنون المقابر الذي يخيم عليها ، فيعرض هذا الحزن الشامل عندي ما غاب من هيبة النساء في ليالي الظلام .

إن الصحراء تريك نفسك في منظار الحقيقة من طرفيه التقابلين ، تريكمها كأعظم ما تكون وكأصغر ما تكون ، وهي لا تعرفك إلى أحد ولكنها تعرفك إلى نفسك ! ولا تقدم إليك صديقاً جديداً ولكنها تقدمك إلى صديقك الذي بين جنبيك على غير ما تراه كل يوم . وكفى بذلك داعياً يكتب عليك فريضة الحج إليها كلما استطعت إليه سبيلاً .



## بائع القلوب

حدثنا جهينة الأخبار قال : هبطت في بعض أسفاري مدينة من مدن الغرائب ، فسمعت أن بالمدينة ساحراً قديراً يبيع القلوب قديها وحديها ويختلبهما من حيث كانت لمن يبذل له الشمن الذي يريد . ولقيني بعض سهارته الكثرين فقال لي : ألا ترد على الرجل مع الواردين فتشتري لك قلباً من الطراز الذي يعجبك ؟ فالقلوب عنده من كل طراز والناس مقبلون عليه من كل صوب ، ولم يبق في المدينة أحد غيرك لم يجرب حظه في هذه البضاعة العجيبة ! فتعال جرب أنت حظك فلعلك تحمد التجربة أو ترجع منها بناء طريف !

قال جهينة : فقلت للسمسار : إليك عني يا هذا ! لا حاجة لي بقلب آخر غير هذا القلب الذي لم أذمه ولم أحمده ولا أكاد أحتجاج اليه كله : أرأيت في وجهي أمارة على فتور في الدورة الدموية فأنت تغريني بشراء قلب آخر غير الذي ينبض في جانب هذه المعدة ؟ لا والحمد لله ! « وما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه » ... وصدق الله العظيم .

قال جهينة : ومضت أيام بعدها أيام وسنون تتلوها سنون ، وطوفت في الشرق والغرب وعرفت من طبائع الناس وأبناء العالم ما لم أكن أعرف ، وعلمت أن الإنسان قد يحروب من المدن ما يسعه فضاء الله ويبقى في نفسه بعد ذلك فضاء يجهله ويضل فيه إذا نزل بين مفاوزه

وبواديء . و كنت أجوب الأرض ولا أقصي بالاً إلى ذلك الفضاء الذي  
أحتويه بين جنبي . فلما اثننت اليه راعني ما رأيت وهالني ما جهلت ،  
وضحكت مني كيف كنت ارضي بقلب واحد أحمله ولا أكاد أحس به وعلى  
قيد خطوات تاجر للقلوب يبيع للناس ما يرتضون ! فقد عرفتني الرحلة  
بعد الرحلة والتجربة بعد التجربة أن من يعيش بقلب واحد إنما يعيش  
بغير قلب ! وأن القلوب كالأخذية لا تصلح بفردة واحدة .. ! وخير  
للإنسان أن يمشي حافياً من أن يمشي بحذاء ذي لونين .

وندرت لله لئن عدت الى تلك المدينة ليكونن باائع القلوب أول من  
أقصد من سكانها ، ولزيكونن القلب الذي أنشأه الى جانب قلبي أول ما  
أشتري من بضاعتها . و كنت قد استخلصت لنفسي من تجارب الأيام أن  
القلوب في هذه الدنيا واحد اثنين : فاما قلب ينسيك نفسك وتنسيه  
نفسه ، ويترج بقلبك فإذا هما شيء واحد لا ينفصل شطر منه عن شطر  
ولا تعرف له بداية من نهاية ، ويجري في الوئام على مذهب القائلين ان  
الحب اجتماع نفس كاملة من جزأين متراكفين يتغاطيان السرور والخزن  
من معين واحد . ففي مثل هذا الحب لا تحسن الذنوب ولا تشكر  
الهبات ، لأن الإنسان كأنما يهب نفسه حين يهب صاحبه السرور الذي  
يستطيعه ، وإنما يتضرر الشكر من يعتقد انه يعطي كل شيء ولا يأخذ شيئاً  
يعدل عطاءه ، وليس يدوم حب على هذه العقيدة . بل ربما كان شعور  
المحب الصادق أنه يأخذ كل شيء من جيده ولا يعطيه هو شيئاً يستحق  
عليه شكرأ .

وإما قلب يتمم لك وجودك ويكملا فيك « انانيتك » ويستثير من  
قوتك ما كان خافياً عليك ويشبعك من احساسك بكل جوانب نفسك ،

ويجري على مذهب القائلين أن ليس الحب أن تنمحى شخصياتان في شخصية واحدة كما يهgs في خيال الشعراء ، وإنما الحب أن تكمل كل من الشخصيتين بالاتصال بالأخرى ، فتشتد الغيرة في الحب لاستداد شعور الإنسان بنفسه ويغفر المحب كل شيء إلا أن يشارك في ذرة من عطف حبيبه .

وتحيرت بين الطرازين فاخترت الطراز الأول لأنني عرفت فيما عرفت أن خير الكمال ما ينمو فيك دون أن تشعر به أو تقصد إلى طلبه . كذلك ينمو الطفل الصغير وكذلك ينمو كل طفل صغير في عالمي الأجسام والمعاني .

فليا نزلت بعدينة الساحر يمت دكانه نصّاً وما نقضت عن غبار السفر ، فإذا هو أحفل ما رأيت وأعجب ما شهدت في الدكاكين . زحام على الأبواب لا ينتهي حتى يعود كما بدأ ، وقلوب معروضة لا يقانل منها قلبان في الخصائص والألوان ، فمن قلب ناصع البياض إلى قلب حalk السواد ، ومن قلب أحمر قان إلى آخر أصفر فاقع إلى آخر لا لون له إلى آخر كعنق الحمام يبدو في كل لون ! ومن هذه القلوب المحترق المتوجه والبارد المثلوج ومنها الصحيح السليم والكسير المثλوم ، وأسعارها غالية في الشذوذ لا تدرى كيف يقدرها الباعة والشرة - فهذا قلب محترق يكثر عليه الطلب ويغلو فيه البائع ، وذاك قلب كسير يعلو بقيمةه على أضعاف ثمن الصحيح . وكل له آنية يحفظ فيها لا تشبه الآنية التي تصلح لغيره . فمنها ما يحفظ في صندوق من الذهب ومنها ما يحفظ في علبة من الحديد ومنها ما يحفظ في غلاف من الورق ومنها ما يحفظ في كوب من الماء . ومنها ما يحفظ في الهواء الطلق بلا آنية ولا وقاء ، والناس على الدكان بين ذاهب

وآيب يصيحون وييتفون ويعطون ويأخذون وهم فرحون أو متفارحون !

فانتظرت حتى سكت اللجب وخف الزحام وهذا التاجر من حركة البيع والشراء ، فتقدمت اليه فتلقاني بشاشة الساحر الذي تعود اصطدام القلوب : وقال :

يلوح لي أنك قادم الينا من بلد بعيد . فهل من طلب نفيس  
نخدمك فيه ؟

قلت : في ذلك أتيت ، ولا أطيل عليك فإنك قد مارست التجارة وخبرت أصنافها وعرفت أوصافها فإذا ذكرت لك طرفاً من الصفة التي أريدها فقد أغنتيك عن الإسهاب في تفاصيلها . أليس كذلك ؟

قال : ارجو ان أكون عند حسن ظنك ! أتريد قبلأً ؟

قلت : نعم ! قبلأً يترج بقلبي وأنسى فيه نفسي وينسى في ...  
فلم يمهلني الرجل أن أتم كلماتي الوجيزه . وضحك في شيء من الإشراق والسخرية اللطيفة ، ونظر الى صاحبه في الدكان .. : فلان !  
هذا طالب جديد للمستحيل الرابع .. فهل عندك ما يرضيه ؟

فالتفت الى صاحبه متهانقاً وهو يقول : لقد انقطع عنا هؤلاء الطلاب منذ زمن بعيد ، وما أحسبك الا غريباً عن المدينة ! فانظر ما تقول واعلم أنك تروم منا مراماً عسيراً لا نقدر عليه ولا يقدر عليه أحد ، أفالا يغريك عن القلب الذي تنشده قلب سواه من لونه وان لم يكن من صنف بضاعته ؟ إن الذين سبقوك الى هذا الطلب قد انتهوا بعد اليأس الى القناعة بذلك ، ووجدناهم راضين عن الصفقة أو مكرهين على الرضا . فكن أنت مثلهم واطلب منا مثل ما يطلبون ، إنك سترضى عن

نصيبك ان شاء الله أو إن شئت أن تريح نفسك من عناء الامتحان بعد الامتحان والخيبة بعد الخيبة .

والتفت إلى الساحر وقال :

لو جئتنا قبل الآن لخدعناك وزينا لك من البضائع التي عندنا غير ما تصف . ولكنك جئتنا والتجارة رائجة والمطلوب أكثر من المعروض فلا حاجة بنا إلى خداعك : مر بما تشاء من هذه الأصناف التي نبيعها ، فإن الدكان وما فيها جميعاً بين يديك .

قلت : أحكى لك حكاية .

قال : حسن . هات حكايتك !

قلت : زعموا أنه كان في مدينة لندن تاجر يدعى القدرة على كل شيء والاستدعاء لتلبية كل مطلب . وزعموا أن ظفراء المدينة كانوا يهزأون منه ويعبنون به ويتقشرون في تعجيزه بالطالب الغريبة النادرة وهو لا يعجز ولا يني عن المحاولة والنجاح . فكان هذا يطلب منه فيلاً في كذا من العمر وذاك يطلب فاكهة في غير أوانها وغيرهما يطلب نبتاً لا يغرس في بلاد الإنجليز وهو يحييهم واحداً واحداً ولا يزيد على أن يستمدهم بضعة أيام أو أسبوعين إذا اسرفوا عليه في الشطط والتعجيز ، فجاءه ذات يوم مداعب خبيث يطلب إليه حقيقة من البراغيث في أيام قليلة وحسب أنه لن يقبل البيعة ولو أنسن له الثمن وبالغ في الترغيب ! غير أن الرجل قبل كعادته وأرسل أعنوانه في كل مكان ليأتوا له بحقيقة البراغيث في الموعد المحدود . فجاسوا في كل مكان واحتالوا بما وسعهم من الحيلة على اقتناص هذه المخلوقات الصغيرة التي تشبه القلوب في سرعة التقلب والانتقال . فجمعوا منها عدداً عظياً وعادوا به إلى صاحبهم وأفرغوه في

الحقيقة فإذا هو لا يملأ منها إلا النصف ولا سبيل إلى الزيادة المرغوبة قبل انتهاء الموعد .. فاسقط في يد الرجل وهم بالإقرار بالعجز والإذعان للفشل لو لا أن خطر له أن البراغيث لا تعيش بغير هواء وأن الفراغ الباقى في الحقيقة لا يقبل الامتلاء إلا إذا أراد الطالب براغيته ميتة وهو لا يريد لها إلا حياة تقفز وتلسع ... ! وبذلك نجا من المأزق على غير قصد منه وفاز بسمعة التاجر الذي لا يقول « لا » لاقتراح عليه وإن تعسف في الاقتراح .

فضحك الساحر ثم قال وهو يقبض بأصابعه على لحيته : حكايةتك هذه ظريفة - أطنتني فهمتها . فأنت ت يريد منا الآن أن نبدي لك من المهارة في جمع القلوب الشاردة ما أبداه ذلك التاجر العنيد في جمع البراغيث الطيارة ... ؟ حسن ! فاعلم أذن أننا سنفعل الطاقة وما فوق الطاقة وسنرضيك جهد الرضا وإن كان لا يخفى عليك أن القلوب أكثر شروداً وأسرع طيراناً من أطيش البراغيث .. حسن يا صاح ! عد علينا بعد أيام فستجد عندنا قصارى ما نستطيع في هذه الصفة . وليتنا نستطيع أن نحتال لك بقلب نصفه كما تهوى ونصفه الآخر من الهواء !!

وانتظرت أياماً ثم عدت إليه فلم يسرع إلى مقابلتي بتلك البشاشة التي رأيتها على وجهه في المرة الأولى . فأوجست شرّاً . ولكنني دنوت منه وسألته سؤال من يتهيأ للانصراف ، فأطرق قليلاً . ثم قال لي كائناً يخاطب نفسه : لقد أتعبنا يا بنى وكلفتنا ما لا نطيق . ولكنني آمل أن يوافقك هذا القلب الذي صنعناه لك في مصنعنا بإشراف مهندسنا الأكبر ومحترعنا الأوحد ونطاسينا المدرب في جبر الكسير وترميم العتيق من القلوب !

فابتدرته سائلًا : أعله قلب نصفه هواء ؟

فقال لا تعجل ! بل هو قلب من عدة قلوب . جمعناه لك من كل خصلة شريفة في القلوب التي لدينا وأخذنا الإخلاص من جانب والثبات من جانب والجمال من هنا والذكاء من هناك . وأتلفنا مئة قلب ثمين لنستصفي لك قلباً واحداً من خيرة ما فيها من الطيبات والشمائل الحسان . فعساه بعد هذا التوفيق والتنسيق يعجبك ويفنيك او يقنعك بعض القناعة ولو الى حين .

قلت : هذا يا سيدي مرقعة وليس بقلب ! هذا ليس بقلب واحد ولا هو بعدة قلوب . وماذا أصنع يا ساحري العزيز بمضعة من أشلاء الفضائل المزقة جمعتها الهندسة ولم تجمعها الحياة . ! على أنكم قد تعبتم فيه كما قلت فهاته أترجع عليه وأشتريه لأبيعه في غير هذه المدينة هواة التحف المصنوعة والعاديات المهجورة . إنهم قد يشترون ويفاخرون به كما يشترون كل زهيد رخيص من سقط الأشياء بالكثير الغالي من المال .

وجاموني به في مثل اللفائف التي تطوى على الجثث المحضطة . فاقشعر جسدي واستعدت بالله ! ولم أتمكن أن أصبح بالرجل : يا هذا إن أرخص قلب عندكم في هذا الدكان لأنفس من هذه المضفة التي لفقتها من مئة قلب مسكين ! ومددت يدي اليه فسقط ألف قطعة . . . وسقطت معه عنابة الحكمه والهندسة والتجارة والاختبار ! وصرخ الرجل لا حول ولا قوة الا بالله ! يا ضيضة القلوب ! يا حسرة على المال ! يا خسارة الارتفاع ! ونظر إلى حانقاً وهو يتهدج : أيسرك هذا يا سيدي ؟ أما كان لك في هذا الدكان الواسع سلوة عن ذلك القلب الذي جسمنا صنعه الأمرين وضييعته أنت علينا في لحظة عين ؟

وحرت في أمري لا أدرى ماذا أقول وماذا أفعل وذكرت أنني جنيت على الرجل هذا الغرم الفادح في غير إساءة أتى بها ولا منفعة أصحابها ومن العدل أن أعراضه عن الغرم أو أشاطره حمله ، فطبيت خاطره وهدأت روعه ، وقلت له إنني مو Vick الشمن الذي تقترحه في ذلك القلب المحطم . فاقتراح ما تشاء !

وكان الرجل قد تماسك وعاودته سكينة الشيخ ورصانة الساحر ، فهش لي وتلطف في الاعتذار وقال : بورك فيك من رجل كبير القلب كبير الطلب . كلانا خاسر أيها الصديق بغيرفائدة ! ولست أقبل ثمناً تبذله دون أن أعراضك عنه بعض العوض من بضاعتي الكثيرة الباقيه . هذه قلوب الدكان كلها فتأملها وتفرس فيها وخذ لديك نموذجاً لكل طراز يعجبك منها ، ثم جربها عندك أياماً أو شهوراً وترى في التجربة ولا تغل في الاشتراط فلعلك بعد أن عاينت عاقبة القلب المحطم المجموع من شتى القلوب تخفف من الغلواء وتتعثر بين أصنافنا على قلب جميل إن لم يكن هو بغيتك الموموقة فليكن هو أدنى إليها من سواه .

ونادى مساعدته في الدكان : يا فلان ! هات لصديقنا نموذجاً لكل صنف منفوس به على عامة الشراة ودعه ينتقي منها الأقوم الأقوم وأحمل له ما ينتقي إلى مأواه .

\*\*\*

قبلت الفكرة متفائلاً وحملت الهدية شاكراً ، ورجعت بالهاجر إلى مأواي وفي نياتي الآء أعود إلى الدكان إلا وفي يدي قلب اختاره واجتزئ به عما لا ينال . وطفقت أنزل بالمعيار درجة بعد درجة عسى أن يعلو في نظري ما لم يكن عالياً ويجمل عندي ما لم يكن بالجميل ، حتى لقد

خشيت أن أعكس الأمور فأسيغ الكريه وأمج السائع وأرى البياض في موضعالسود والسود في موضع البياض . ثم تمردت نفسي على فجأة فسئت النزول بالمعيار إلى ذلك الحد وسمته وسمته وأبيت أن أخدع نفسي بأشد من خديعة التاجر لي لو انه عمد معى الى التمويه والترويج .

قال جهنمة : ولا أثقل عليك بتفصيل ما رأيت فإنه مرير أليم . وماذا أقص لك وماذا أدع من قلوب عيوبها أثبت من فضائلها وأكاذيبها أصدق من حقائقها ؟ فكلها من طينة واحدة في الصميم وكلها في الهوى سواء ! ورب قلب يحس ولا يعلم وقلب يعلم ولا يحس ، وقلب آخر يحس ويعلم ولكنه لا يصفو ولا يقنع ، ورب قلب يحب ولا يقول وقلب يقول ولا يحب وقلب آخر يحب ويقول ولكنه يتكلم بالأحاجي وينطق بآلف لسان ! وجميعهم يلتلون في نهاية تخلف الآمال وتخيب الظنون .

وعدت إلى الساحر ولم ينقض الأجل المنتظر بيني وبينه فتهلل واستبشر وحسب أنني ظفرت بيغتي واكتفيت بما وجدت فأسرعت إليه قبل الأوان المنظور . فبدأني بالتحية وصاح بي : مبارك يا صديقي مبارك !

قلت بارك الله فيك على كل حال . وخجلت من مجاهاته بالرفض لأول وهلة فبادرته بالكلام وعطفت عليه وأنا أقول : إنك قد أعطيتني هذه القلوب لأسعد بوحد منها . فما قولك فيما قد عاف السعادة ؟ ما قولك فيما يريده له قلباً يستحق أن يشقى لأجله ؟

فأدرك حقيقة الأمر وأطرق غير قليل ، ثم جعل يهمس بين شفتيه كأنه في حلم : أو تحسب الفرق كبيراً بين قلب يقدر على أن يسعدك وقلب يستحق أن تشقي لأجله ؟ كلامها يابني واحد في المعدن والقيمة . فإذا

عدمت هذا فقد عدلت ذاك ، وإذا انطويت على اليأس من احدهما فلا  
أمل لك في صنوه الذي يثبت معه على أرومة واحدة .

قلت : فاقتراح أخير أعرضه عليك . فهل لك في سَاعَةٍ ؟

قال : هات ما عندك فما في ذلك ضير .

قلت : قلبي هذا الذي بين جنبي . قدْ غنيت عنه الآن فخذه  
إليك ! واصنع به ما أنت صانع !

وكان بوجت بهذا الاقتراح فبدت الحيرة في عينيه وقال : بكم ؟  
فأجبته كما يحب الصدّى . بكم !؟ واستولت على سخرية  
الغضب فنظرت إليه متعجباً وقلت له متهمكاً : أنت ساحر ؟ أنت  
تاجر ؟ بكم ؟ بكم ماذا ؟ أي شيء يساوي قلب لا يجد بين هذه  
الخلائق التي لا حصر لها قلباً واحداً يستحق أن يشقى لأجله ؟ خذ يا  
شيخ هذا القلب الذي لا يساوي تعب حمله ! خذه عنِي يا شيخ وأنت  
المغبون ! خذه واذكر قول ابن سينا :

إنِي عظمت فليس مصرُ واسعٍ لما غلا ثمني عدلت المشتري !

## صورة السعادة

لي صديق مصور كلف بتصوير المعاني النفسية والعبارات الغريبة على وجوه النابحين والمعظماء . قال لي مرة إنه شرع في تخيل صورة مبتكرة للسعادة وأراني مسودة من ملامحها في خياله . فإذا هي صورة فتاة في نحو العشرين مشوقة القد مرهفة الجوارح مستهامة بالسرور وضعت قدمًا على الأرض ما تكاد تمسها مسأً ورفعت الأخرى كأنها ترقص أو تتهيأ للرقص ، وسطع في عينيها بريق من نشوة الحبور كبريق الخمر في عيون السكارى ، وتهدل شعرها متشاراً يطير في الهواء حول جيدها ورأيها كالأشعة المذهبة حول الجذوة اللامعة ، وفي يديها دف ممزوج تنفر عليه في عنف وخياله ، وعلى الصورة كلها سمة التوثب والجموح تتراءى في نظرات العين كما تتراءى في حركات الأصابع وهزات القوام .

وكان يريني المسودة ويشرح لي مقاصده منها وموضع التعديل التي ينوي ان يدخلها عليها . فأعجبت بالصورة ولم أوفق على الاسم الذي اختاره لها . وقلت له : لو غيرت الاسم لتمت الإجاده وأمنت الانتقاد . سُمِّها الطرب أو الفرح ، أما السعادة فلا تخيلها يا صديقي على هذا المثال .

وكانت معرفة الصديق المصور بخوالج النفس وعبارات العواطف أكبر كثيراً من معرفته بمفردات اللغة ومعاني الكلمات ، فقال لي وما الفرق

## بين الطرب والسعادة ؟

قلت : أنا أتصور أن السعادة هي الاكتفاء واليقين . وليس في هذين الشعورين معاً ما يجمع بقياد النفس ويثير بالأعضاء ، إنما تكون النفس اذا اكتفت وأيقنت قريرة باسمة ووديعة حملة ، وراضية في سكون وغيطة ومسترسلة في هناء مضمورة ، إذا بدا منها أثر على الوجه فقد يكون ذلك الأثر أقرب الى السوداء والخضوع منه الى الابتهاج والعربدة ، أما الطرب فهو نوبة تملك النفس وتستفزها فتخرجها عن صوابها وتدفع بها الى الحركة في ثورة هياجها . فالنفس فيه مستخرجة من خارجها لا تستطيع أن ترجع الى باطنها ولا تطيق ان تخليو الى ضمیرها ، ولن يكون الإنسان سعيداً وهو نافر من الخلو بنفسه مضطراً الى إسكات الألم بالحركة وإخفاء القلق الذي يفعم الخاطر باللجب الذي يساور الأعضاء . السعادة راحة صديق ناعمة تسح على الوجوه والقلوب اما الطرب فمهما ز راكب يجور على مطيته وينحي عليها بسوطه . السعادة مظللة وارفة اما الطرب فساطع متلهب . السعادة ملك رحيم يرافق السعيد ويهديه ويسقيه من شرابه في صمت وسكينة وجمال اما الطرب فشيطان مرید يستولي على الطروب فيتخيط به ويعتسف قياده ويضلله عن هداه .

إنني قد أتصور الوحش الفاتك طروباً ولكنني لن أتصوره سعيداً ، وقد أتصور الإله الخالد سعيداً ولكنني لن أتصوره طروباً ، فالسعادة كما أن وأنس والطرب حاجة وقلق ، وبينهما من التباين ما يوشك أن يجعلهما من طبيعتين مختلفتين أبعد اختلاف .

قال : وكيف تتخيل السعادة إذا أردت أن تصورها ؟

قلت : أول شيء لا أتخيلها في العشرين من العمر ، وإنما اختار لها

ستا يكثر فيها الوعي والدراءة ويقل فيها الجهل والغرارة . لأن السعادة  
شعور عاقل متزن سميحة . وليس هذا الشعور بما تحسه بنت العشرين ولا  
هي تراد لأجله حين يعشقها العاشقون . إن الطرف أغلب على هذه السن  
عاشقة كانت أو معشوقة ، أما السعادة فلها بعد ذلك سن يضيء عليها  
نورها الساجي العميم ولا يدع الإضاءة فيها كلها لومضات البرق  
وخطفات اللهب .

قال : وعد ؟

قلت : وبعد فإني اختار لها ملامح الرضا الذي يشوبه الحزن ،  
والأمل الذي تلطفه الذكرى ، واللذة التي يظهرها الحنو ، والنشاط الذي  
يلوح عليه التعب ، وأجلوها في شارة لو جلست بها في مأتم لما ظهرت  
عليها غرابة ملحوظة بين شاراته . وأصور سرورها إلى داخل نفسها الذي  
تدركه البصائر وتناجيه العاطفة وليس إلى خارج أعضائها الذي تسمعه  
الآذان وتترنّج له الحواس ، وأنوسمها حملة في يقظة شاعرة ، ولن يست  
جامحة في غيوبية الجنون وسورة الهياج .

قال : إذن ما هي السعادة عندك ؟

قلت : إنني لا أحاول تعريف السعادة حين أرسم صورتها أو استحضر ذكرياتها ، ولكنني هكذاأشعر بها حين أظنبني سعيداً ، وإدخال أننا لا نخطيء في الشعور بالسعادة ولا في طلبها الا يوم تدخل علينا التعريفات والحدود ونبأ في فهمها بالرأي قبل أن ننالها بالتدوّق والإحساس . وقد يخلي الناس أن السعادة نهاية ما يختلف به قلب الإنسان من الفرح والبهجة فهي على هذا طرف في هذه الجهة والغم الشديد طرف مقابل لها في الجهة الأخرى ، وهي تثير الإنسان طرباً وهو

يثيره حزناً وهلعاً . ولن يست السعادة فرحاً شديداً يقابل الغم الشديد كما خيل الى الذين عرفوها هذا التعريف ، ولكنها يقين كاف في النفس لا يثور ولا يثير ..

\* \* \*

والحق إننا اذا بحثنا عن السعادة بالتعريفات والحدود فقد نطلبها وهي تطرق بابنا وقد نعرض عن طلبها ونحون أحوج الناس اليها . وأحسب ان سعادات الصبا كلها من قبيل تلك السعادة المتنكرة التي نستمتع بها ولا نعرف ما اسمها ولا يخطر لنا أن نرفع النقانع في تلك اللحظة عن محياتها ، وكأنني كنت في حالة قريبة من هذه الحالات يوم قلت في نحو الثامنة عشرة أخطاب السعادة :

|                  |                    |
|------------------|--------------------|
| فما أنا من رجالك | مه يا سعادة عني    |
| بالسعى خلف خيالك | لا تطمعي اليوم مني |
| مللت طول سؤالك   | فقد سألك حتى       |
| سحرتني بجمالك    | وقد جهلتكم لما     |
| إذا استعز بحالك  | إن الحبيب بغرض     |
| فلا تمرني ببالي  | ولا أمر بيالك      |
| أشقى الأئم أسير  | معلق بحبالك        |

ثم علمت لما انقضت تلك الأيام أن سعادة من السعادات التي نطلبها ونلح في طلبها قد زارتني يومئذ مراراً وسألتني حتى ملت طول سؤالي خلافاً لما زعمت من أنني قد سألتها حتى مللت سؤالها .. وكان خطأي أنا اني لم أستقبلها بحفاوتها التي تستحقها ، وكان خطأها هي

أنها لم تعلن ليحقيقة اسمها . ومضت كما قلت بعد سنين « كأنها قبلة في  
شغر خمور » !

ولما جاوزت الثلاثين وضعت لي رأي جديد في السعادة الإنسانية  
فقلت إنها هي شيء خلق لنفسين اثنين تشعران بها معاً لا لنفس واحدة  
تشعر بها منفردة . وإننا اذا طلبناها وحدنا فقد شطرناها شطرين فلا تقع  
في حوزتنا الا وهي سعادة ميتة . . . ! وذاك إذ أقول :

إن السعادة لن ترا      لها في الحياة بمقلين  
خلق لأربع أعين      تحظى بها ولهجتين  
للك مقلتان ومهجة      أترى السعادة شطرين؟

على أنك قد تغير رأيك في السعادة من عام الى عام ومن فترة الى فترة  
ولكنها هي فيما بين ذلك لا تحررك زياراتها المختلسة على غير مذهبك أنت  
في آداب هذه الزيارات ، فانتظرها في كل زي وفي كل لحظة ! أو لا  
تنتظرها على الإطلاق ! فانها تجيئك في أكثر الأحيان على غير انتظار .

وهناك سعادة واحدة تتفق عليها جميع التعريفات وتتوافق لديها جميع  
الآراء . تلك هي السعادة المطلقة . أو هي سعادة الاكتفاء التام الذي لا  
يتوقف على شيء واليقين الدائم الذي لا يتعريه شك ولا اشتباه . وليس  
تلك السعادة منا ولا نحن منها . لأنها فيها نظن هي سعادة الربوبية الغنية  
عن كل امل والخلود الآمن من كل آفة . وهل نطمئن نحن في هذه  
الأمنية ؟ بل هل نريد نحن في هذه الحياة أن نكتفي فلا نأمل وأن نوقن فلا  
نرتاح ؟ كلا ! هذا ما لا نحبه ولا نريده ولا نزاله إذا أردناه ، فإنما طلبتنا  
نحن معلقة بغير السعادة التي تتفق عليها التعريفات وتتوافق لديها الآراء -

وإذا تركنا هذه السعادة المطلقة جانباً فقد بقيت لدينا سعادات كثيرة بغير حصر ولا تعريف وليس سعادة مفردة يحدوها تعريف واحد . وكل واحدة منهن كالمرأة التي تحبها هي خير النساء وأجلهن في الساعة التي تتجلّى فيها على قلبك وخيالك ! وكلهن قمائنات ان يصاحبهن أغرب خوالج النفس وأبعدها عن فكرة السعادة الدارجة في أوهام الناس . ولكنهن لا يخلون أبداً من علامة ثابتة تميزهن بها بين أخواتهن السعادات الدعيات الكاذبات ، وتلك هي علامة اليقين والاكتفاء ! .

## المعرفة

«... ليس لك بي معرفة سابقة . لكن اسمح لي أن اسألك سؤالاً في غاية الأيجاز وهو :

يمكن الإنسان أن يفكر في الأشياء التي له عليها تأثير فعلي ( وقد ) يكون تفكيره وحكمه عليها صحيحاً لأنه هو المسيطر عليها . ولكن كيف يمكنه ان يحكم حكماً صحيحاً على الأشياء التي تسسيطر عليه مثل الكون ، والفضاء ، والطبيعة ؟ إن هذه الأشياء التي نسميتها ب تلك الأسماء ليست في متناول يد الإنسان بل هي على عكس ذلك لها كل التأثير عليه وعلى تفكيره . وقد يقول قائل إن الإنسان له ( عقل ) يصل إلى حيز معلوم من الإدراك ولكنني أقول له انه لو كان كذلك لما اخطأ في امر ما وأن ما نسميه عقلاً كثيراً ما يخطئ في حكمه على الأشياء التي بين أيدينا ، فكيف يمكنه إدراك الأشياء البعيدة بل الموهومة . وأخيراً ما هو الخطأ ؟ وما هو الصواب في التفكير ؟ وما الدليل المادي الذي يقوم كميزان لهما ؟ هذا سؤال فأرجو اجابتي عليه ولكم الشكر والثناء الجزيل .

حبيب عوض الفيومي

\*\*\*

سؤال الأديب الفاضل واسع الأطراف عويس الموضوع . ولكنني

اجيب عليه بقدر ما يسع المقام وأقول له من مبدأ الأمر اننا لا نعلم على صحيحاً مطلقاً قل أو كثر عن « كنه » شيء قط مما في هذا الكون .

فاما إن كان المراد بالإدراك أو المعرفة ان نلم بأوصاف وأعراضِ ما نحس وجوده في الكون فقد نصل الى حد من المعرفة ينفعنا في الحياة العملية وفي موضوعات التفكير التي ترتبط بها ، وقد نصل الى علم ما عن الأشياء المحدودة وعن الكون الذي لا نعرف له حداً ، ويكون الفرق بين المعرفتين أن إحداهما لها مقياس من الواقع المحدود تقايس به وأن الثانية لا مقياس لها ولا فيصل فيها بين أصول الخطأ وأصول الصواب .

وأما إن كان المراد بالمعرفة أن ننفذ الى حقائق الأشياء من وراء أوصافها وأعراضها فنحن لا نعرف معرفة صحيحة عن أي شيء في الكون فضلاً عن الكون الذي يحتوي جميع الأشياء . بل نحن لا نعرف كيف تكون المعرفة الصحيحة عند « العقل المطلق » الذي يقدر عليها ويعمل في هذه القدرة على طاقة عقل الإنسان .

\*\*\*

هناك شيء موجود وهناك عقل يعرف . والمعرفة الإنسانية هي علاقة بين ذلك الشيء الموجود وذلك العقل العارف ، ولكن ما هي هذه العلاقة وكيف تكون ؟ أهي انتقال الشيء المعمول برمته الى العقل العارف ؟ لا ولا ريب . أم هي نفاذ العقل العارف الى جوهر ذلك الشيء المكتنون وراء العوارض والظواهر ؟ لا كذلك ولا ريب . أم هي انتقال أوصاف من الأشياء الى العقول يمكن أن يطرأ عليها الاختلاف اذا اختلفت العقول او اختلفت الأوصاف ؟ وظاهر ان ادراك الانسان هو من نوع هذا الادراك الأخير . ومع هذا لا بد لنا من التسليم بأننا لا نعرف

كيف تنتقل تلك الأوصاف ولا كيف نضع الحد الفاصل بين الوصف العارض والكتمه الثابت في ذاته ، ولا نعرف ما هي طبيعة القدرة التي تجعل العقل « عارفاً » ، ولا كيف يعرف العقل نفسه إلا كما يعرف الأشياء الأخرى التي قد يصيب فيها وقد ينطوي بمقاييس الصواب والخطأ الدارج المأثور .

\*\*\*

لكن . هل في هذا الحكم ما يدعو إلى اليأس من الوجود ؟  
أما أنا فأقول لا . لأن الوجود شيء والمعرفة المعهودة شيء آخر ، وليس من طبيعة الوجود المحتومة أن يعرفه الإنسان أو غير الإنسان ، فليست المعرفة هي الوجود أو الحياة وليس الجهل هو العدم أو الموت . وللإنسان في هذا الكون شأن غير أن يعرفه ويحيط بسره ويدرسه بعقله على طريقته المعهودة في درس معلوماته . شأنه في هذا الكون أن يكون جزءاً منه وأن يحفظ الصلة بينه وبينه ، وهذه الصلة ليست كلها من طريق العقل ولا كلها من طريق الإحساس . وإنما هي صلة أكبر من ذلك . لأننا لا نتصور انفصامها في حين أنها تتصور انفصام ما بين الإنسان وبين الكون من صلة العقل والاحساس .

ومن خطأ العقل أن يحتم معرفته التامة بحقائق الكون أو إنكاره البات لتلك الحقائق . إن العقل لا يفهم حقيقة شيء في ذاته ، فليس أمامنا إلا أن نفترض أحد فرضين : فإما ألا يكون هنالك حقيقة تفهم ، وإما أن العقل يضع نفسه في غير موضعه حين يتصلدى لاستكناه تلك الحقائق . والفرض الأول بعيد التصديق ، فلم يبق إلا أن العقل غير منوط بهم كل صلة بين الإنسان وهذا الكون الذي نشأ منه ، وأن الصلة

موجودة وإن لم تكن معقوله . إذ نحن لا نكاد نتخيل أن يكون الانسان وليد هذا الكون بكل ذرة من ذرات خلقه ثم يخلو من الاطمئنان الى حقائقه والايقان بسره والاتصال بكنته .

هذه الصلة التي لا تدرك بالعقل هي الصلة التي ينفسح فيها المجال للإيقان والاطمئنان الى حقيقة الكون بحكم نشوة الانسان فيه لا بحكم سبب آخر . ولكي ندرك هذا المعنى أقرب إدراكاً مستطاعاً نتخيل ان هناك كوناً آخر مناقضاً لتركيب الانسان، قد نُقل اليه الانسان بطبيعته التي هو عليها - فهذا يكون ؟ يكون أنه لا يستقر فيه لحظة ولا يطمئن اليه أي اطمئنان . فنقىض هذه الحالة هي الحالة التي بُني عليها الانسان في كونه هذا . وهي حالة الثقة : ثقة صاحب الدار في داره ، أو هي حالة العقيدة والإيقان .

وللعقل أن يأخذ منا ما أعطانا . وليس اطمئنان العقيدة من عطاياه فليدعه جانباً وليرأخذ من معارفنا ما يشاء . وهو لا يمس ذلك الاطمئنان الا في ظاهره ، ثم لا قوة له على باطنها الذي لا يسمع صوته ولا يحفل بقضايايه .

العقيدة هي الثقة بالنفس او بالكون وليس هذه الثقة مستمدۃ من العقل . وإنما هي مستمدۃ من طبيعة تركيب الانسان ومن كونه متصلاً بهذا الكون الذي هو فيه بصلة الوجود والحياة .

فهذه الثقة هي أساس العقيدة ، وأما الأديان والشعائر وفرض المعرفة الأخرى عن حقائق الوجود فتلك هي الأشكال التي تمثل بها العقيدة للفكر أو للخيال ، وهذه الأشكال هي التي تخضع لنقد العقل ومقاييس التفكير .

وقد تختلف اشكال العقائد الظاهرة فترت على الحس من ألف مورد وتلبس للخيال لبوساً لا يثبت على حال واحدة ، ولكن أساس العقيدة في النفس يظل بنجوة عن هذه النقائض ويسلم من سطوة النقد الصحيح ، كما يسلم المعنى الصادق من اختلاف الكلمات التي تعبّر عنه في لغات الناس ومن اختلاف الخطوط التي تسطر بها تلك الكلمات .

\*\*\*

وقد بدأت الجواب بقولي « إننا لا نعلم على صحيحاً مطلقاً قل أو كثیر عن كنه شيءٍ ما في هذا الوجود » وأختتمه بأذن العلم المطلق لا يدخل في حاجة الإنسان ولا في مقدوره ولا في طبيعة وجوده ، وإن للتفكير علماً ثابتاً بالنسبة إليه يستطيع أن يعتمد عليه كل الاعتقاد ما بقيت النسبة بينه وبين ذلك العلم محفوظة كما يقولون ، فهو إذا أخطأ في فهمه فخطأه ثمة سهل التدارك والإصلاح ، لأن وسائله المحدودة كفء لتلك المعارف المحدودة .. أما إذا هو تجاوز هذا الشاطئ الأمين إلى غمر الحقائق المطلقة فهناك لا حيلة له ولا سلطان على أصغر شيءٍ من الأشياء ولا فرق بين الخطأ والصواب في تيه ذلك الفضاء الذي لا مبدأ له ولا نهاية .

ولنسلم بأن « الوجود » شيءٌ أعم وأشمل من « المعروف » ، وأن الإنسان لم يخلق ليعرف الوجود في حقائقه المطلقة ولكنه خلق ليكون جزءاً حياً منه يتصل به بصلات كثيرة والعقل صلة واحدة من بين تلك الصلات ، فحسبه في دنياه أن يكون ذلك الجزء الحي المغروس في صميمها وأن تمتد صلاته بها من كل طريق إلى كل غاية . إنه إذا استطاع أن يكونه فقدباء من الحياة بأصدق المعرفة وظفر من الكون بأوّل نصيب .



## أثر المحدث في التأليف العربي

أمامي الجزء السادس من «مهذب الأغاني» الذي يصنفه الأستاذ محمد الخضري بك ترتيباً واحتصاراً لأغاني أبي الفرج الأصبهاني . افتحه فأجد فيه عشرين صفحة في ترجمة «ابن هرمة» أحد الشعراء من أدعية قريش الذين أبقي ذكرهم ذلك الكتاب ، واتصفح هذه الترجمة الطويلة فلا أعثر فيها إلا على حديث استاحة وعطاء أو منع وهجاء كثيراً ما يقول فيه قوله صريحاً إنه قد مدح من مدحهم لأنه أخذ منهم أجراً على ذلك أو هو يطمع في الأجر بعد المدح ! ومن هذا الكلام قصته مع السري بن عبد الله اذ نزل به وأنشده قوله «عوجان تحىي الطلوز بالكتب» إلى آخر القصيدة . فلما فرغ راويته (ابن ربيع) من الإنشاد قال السري لابن هرمة : مرحباً بك يا أبا اسحق ! ما حاجتك ؟ قال جئتك عبداً مملوكاً . قال بل حرّاً كريماً وابن عم فما ذاك ؟ قال ما تركت لي مالاً إلا رهنته ولا صديقاً إلا كلنته . فقال السري : وما دينك ؟ قال سبعمئة دينار ، قال قد قضاها الله جل وعز عنك ، فأقام أيام ثم قال يتسوق إلى بلده ويمدحه بآيات هذا بعضها :

أما السري فإني سوف أمدحه ما المادح الذاكر الإحسان كالهاجي  
ذاك الذي هو بعد الله أنقذني فلست أنساه إنقاذه وإنراجي

هاج اليه بالجامٍ وإسراج  
 مصاحبات لumar وحجاج  
 الى قروع لباب الملك ولاج  
 كم من يدلك في الأقوام قد سلفت  
 ليث بحجر اذا ما هاجه فزع  
 لأحبونك مما أصطفني مدحًا  
 أسلبي الصناعة من بر ومن لطف  
 عند امرىء ذي غنى أو عند محتاج  
 فأمر له بسبعينة دينار في قضاء دينه ومائة دينار يتجهز بها ومائة  
 دينار يعرض بها أهله ومائة دينار اذا قدم على أهله . .

\* \* \*

وقصته هذه مع السري مثل لجميع قصصه مع الأمراء والعظماء .  
 لم يصنع في حياته إلا أن يستجدي ثم يمدح أو يهجو بكلام كذلك الكلام  
 الذي قرأته لا براءة فيه ولا صناعة ، فما الذي أبقى ذكر هذا الرجل الثاني  
 عشر قرناً بعد موته ؟ وبم استحق ان نسمع اليوم اسمه وان يسمع به من  
 تقدمنا بعد القرن الثاني للهجرة الى الآن ؟ وكيف هان الخلود هذا الهوان  
 فبلغه مثل ابن هرمة وهو أعلى ما تسمى اليه الهمم وتصعد اليه الأ بصار ؟  
 أبهذا الشعر الذي لا خير فيه ؟ أم بقدر كان له يرفع من قيمة الشعر ما فاته  
 من رفعة الإِجادة ؟ أم بمهابة لشخصه تغنيه عن مهابة القدر وبلاهة  
 الشعر ؟ لا ! فإن ابن هرمة كان دعيًا منبوذًا في نسب منبوذ من أنساب  
 قريش . ولعل أظرف ما في ترجمته ما رواه الكتاب اذ روى أنه نزل بعد  
 الله بن حسن في البدية وجاءه رجل من أسلم « فقال ابن هرمة لعبد  
 الله : أصلحك الله . سل الأسلمي أن يأذن لي أن أخبرك خبri  
 وخبره . فقال له عبد الله بن حسن : إأذن له ! فأذن له الأسلمي . .

« قال ابراهيم : إني خرجت أصلحك الله أبي ذودألي فأوحشت  
 وتضييفت هذا الأسلمي فذبح لي شاة وخبز لي خبزاً وأكرمني ، ثم غدوت

من عنده فأقمت ما شاء الله ، ثم خرجت أيضاً في بغاء ذود لي فأوحشت فضفته فقراني بلبن وتمر ، ثم غدوت من عنده فأقمت ما شاء الله ثم خرجت في بغاء ذود لي فقللت لوضفت هذا الإسلامي فاللبن والتمر خير من الطوى ! فضفته فجاءني بلبن حامض .. !

فقال الإسلامي : قد أجبته أصلحك الله إلى ما سأله ، فسله أن يأذن لي أن أخبرك لم فعلت .

فقال : إثذن له . فأذن له . فقال الإسلامي : ضافي فسألته من هو ؟ فقال لي رجل من قريش . فذبحت له الشاة التي ذكر ، ووالله لو كان غيرها عندي لذبحته له حين ذكر انه من قريش . ثم غدا من عندي وغدوت على الحي فقالوا : من كان ضيفك البارحة ؟ قلت رجل من قريش . فقالوا لا والله ! ما هو من قريش . ولكن دعى فيها ! ثم ضافي الثانية على أنه دعى من قريش فجئت بلبن وتمر وقلت دعى قريش خير من غيره . ثم غدا من عندي وغدوت على الحي فقالوا من كان ضيفك البارحة ؟ قلت : الرجل الذي قلتم عليه انه دعى من قريش . فقالوا لا والله ! ما هو بداعي من قريش ولكن دعى أدباء قريش ! ثم جاء لي الثالثة فكريته لبناً حامضاً ووالله لو كان عندي شر منه لكريته إيه . . . فانخذل ابن هرمة وضحك عبد الله وضحك جلساوه معه ! » .

فهذا نسب ابن هرمة . أما منظره فلم يكن مهيب الشخص لا في نفسه ولا في جسمه ، لأنـه كان ضعيف الحال وكان كما وصفه الكتاب « قصيراً دمياً أريص » فلا شأن لنسبـه ولا شأن لشعرـه ولا شأن لشخصـه كما رأيت . فلـي معجزة نجا اسـم هذا الرجل من غمار النسيان الذي طما

على أسماء الملايين من أبناء تلك القرون الاثني عشر ثم وصل اليانا فعلمنا في زماننا هذا أن إنساناً اسمه ابن هرمة ظهر فوق هذه الأرض وتحت هذه السماء قبل ألف ومائتي سنة ؟ وحفظنا له كلاماً قاله وأخباراً حدثت له بين من نحفظ لهم الكلام ونروي عنهم الأخبار ؟ لا تقل ان له شعراً تسلل في جانب اخبار الغناء التي أوردها الأصبهاني فيها أورد فبقي بذلك ذكره وخلص اليانا اسمه ولم يرزح تحت زحام الأسماء التي يصيغها الكلال والإعياء في أشواط القرون . فليس هذا سبب بقاء اسم الرجل . لأن

كتاب الأغاني أثبت له أخباراً مسموعة غير شعره ولأن الأصوات المثلثة التي اختارها ذلك الكتاب بتراجمها وقصصها وأشعارها لم تكن كل ما غنى به المنشدون في الدول العربية الى عهد أبي الفرج - فابن هرمة كان معروفاً اذن بغير كتاب الأغاني وختاراً بغير اختياره ، وكان ابن الأعرابي يقول ختم الشعر بابن هرمة .. ! ولا بد من سبب آخر غير الغناء وغير رواية الكتب جعل اسمه بين الأسماء الطافية على عباب التاريخ ولم يرسب به الى أعماق النسيان التي هوى اليها من هو خير منه وأولى بالبقاء .

اما ذلك السبب فما أظن الا أنه هو هوان قدره الذي حسبنا أنه كان خليقاً أن يُعفي على أثره ويغض من شعره . فإن هذا الهوان هو الذي سهل له أن يتجرد لكسب الرزق من الاستجداه بالشعر ولا يبالي اللوم على عرضه ولا على قومه . وما دام قد تجرد لنظم الشعر في مدح قوم وهجو آخرين فله من « الحياة البدوية » كفيل بالعيش الميسور والذكر بعد الممات ، إذ كانت هذه الحياة قد جعلت الشأن غاية مجدهما الماجدين وجعلت رواية الأخبار غاية حكم الحكماء وعلم العالمين .

فاما حب البدو الثناء بألسنة الشعراء فقد جعوا فيه كل ما فطر عليه

الناس من حب الفخر والشهرة والخلود فقام لهم مقام التاريخ و « الرأي العام » والتاثيل وكل ما يحفظ به الذكر من الآباء والأثار .

وأما الرواية فهي غاية العلم عند العرب لأنهم قوم رحل لا زبدة لأعماрهم - بعد أن ينفقوها في ارتياح الكلاً ونقل المتاجر من بادية إلى أخرى ومن حاضرة إلى غيرها ومن حي إلى حي - إلا هذه الزبدة من تواريخ الناس وعبر الحوادث وتجارب الأيام وقصص المشهورين والمغمورين . فمثل الحياة التي أنفقت عندهم فيما يفيد ولم تذهب سدى في غير طائل هو حياة الرحالة الذي يعرف ما لا يعرف سواه من آباء كل قبيلة وقائع كل جيل ويطرفك بالخبر كلما كان بعيداً منسياً كان ذلك أدل على وفرة علمه وطول تجربته . ومن كان له هذا العلم وهذه الحنكة فهو الحكيم وهو الواقع وهو الراوية وهو « المحدث » الذي يُصغى إليه وتلتمس المعرفة عنده .

ولما تحضر العرب وقامت دولتهم في المدن كان جلسات الملوك في السمر والمنادمة كلهم من « المحدثين » باللسان أو من يؤلفون الكتب للتحديث في الورق . فغير عالم ولا مطلع في رأيهم من يغيب عنه خبر في قبيلة أو بطن من بطونها ، أو من يُسأل عن شطارة بيت قلها شاعر في ذي خطر فلا يكون له معرفة بها ونادرة عنها . وظلت هذه بضاعة الأديب العربي أو « الفقيه الأدبي » إلى سنوات مضت نذكراً ونذكر كيف كان الأدباء - من لا يزال بعضهم على قيد الحياة - يرددون المجالس بأساطير القبائل وأقايس الأعراب وصغار الآباء عن البائد المغمور منهم قبل النابه المشهور ، ثم لا ينسون بين حين وحين نادرة من نوادر الكرماء المحمودين الذين يجزون بالألف على القصيدة يُمدحون بها وينحون

الضيحة في الكلمة يستفسرون عنها ! ولولا هذا « التحدث » الذي  
غلب على التأليف العربي والأداب العربية والذي يغري بإجزائه العطاء  
للمؤلفين والأدباء لما بقي لابن هرمة وأضرابه أثر في الأغاني ولا غير  
الأغاني ولا سمعنا عالماً يباهي بالغريب كابن الاعرابي يقول إنه كان خاتم  
الشعراء !

\*\*\*

وليس ابن هرمة بالشاعر الوحيد الذي استدر العطاء بالثناء ، فهذه  
سنة غالبة بين شعراء العرب في البدو والحضر وندر بينهم من لم ينظم  
الدواوين الكبيرة في هذه الأغراض ، إلا أن الأكثر من هؤلاء كسبوا  
الشهرة والذكر بغير ما كسبوا به المال ورويت لهم حسنات شعرية - قلت  
أو كثرت - تحفظ لهم أسماءهم بعد موتهم ولو لم يتنظموا حرفًا في المدح  
والهجاء . ومنهم من لا يُعرف له اليوم شيء من مدحه وهجائه غير ما  
يُراجع في صفحات الكتب او يستظره الدارسون والحفاظ . فهم شعراء  
ثم مستجلون بعد أن كانوا شعراء . أما ابن هرمة وأضرابه فإنهم  
مستجلون من مبدأ الأمر ثم نظموا الشعر لأنه أداتهم في صناعة  
الاستجداء . وهم خلقه المحدث وحده ولا مكان لهم في سجل التاريخ  
بغير إذنه .

\*\*\*

ولكن لا يفهم من هذا أننا لا نقرأ في « الأغاني » أو في المذهب إلا  
شعرًا كشعر ابن هرمة وترجمة كترجمة حياته القاحلة العقيم ، فإنما قصدنا  
إلى العبرة من سيرة انسان كهذا بقيت اثنى عشر قرنا وكان كثيراً عليه مسافة  
عمره من المولد إلى الممات !

وأردننا أن نرى كيف تقتحم الصغار مكانتها الفسيح بين العظام  
حتى في ساحة التاريخ وأمام عرش الخلود ! ولا حاجة بنا بعد ذلك إلى  
تنويهٍ بأغاني أبي الفرج أو بهذبه المختصر ، فقد أضاف به الأستاذ  
الحضرمي عملاً جديداً إلى أعماله النافعة في الأدب والتاريخ .



## مذكريات إبليس

### إغواء فتاة<sup>(١)</sup>

قال إبليس : كنت أتمشى في بعض أحياط القاهرة وقد نهكتني الفكر وأمضني إعمال الرأي وأنا مشتغل بالمال بمكيدة جهنمية أوقع بها ساسة الأمم في طامة مشكلة وحرب زبون<sup>(٢)</sup> . فبينما أسيير في طريق عامرة بالقصور آهلة ب أصحاب الشراء والجاه القديم إذ حانت مني التفاتة إلى نافذة في دار قوراء لمحث فيها فتاة عذراء مفرغة في قالب بديع من الحسن تنسجم على جسدها الغض غلالة بيضاء كأنها نسجت من رغوة الماء وخيوط الضياء ، تشف من بدنها عن بشرة صافية بضة ، ونهدين قاعدين كأنما ينفذان من خلال ذلك الشف الرقيق ، وقد اتكأت على النافذة تنظر إلى الطريق وتتنسم الهواء .

تلك هي صاحبتي الصغيرة مريم ، وما كنت أجهلها ولا أنا غافل عنها . ولكنها كانت طفلة تمرح في حراسة ملائكة الطفولة فلا أجرؤ على الدنو منها ، وكانت زهرة في كمام الفضيلة فلا تمتد يدي إلى اقتطافها - وللطفولة حرم تحوم حوله الشياطين ولا تخططه .

( ١ ) هو فصل مستقل من فصول يشرح فيها إبليس أساليب إغواهه للناس .

( ٢ ) قد أفلح إبليس في تدبير هذه الحرب على ما يظهر فإن الحرب العظمى قد اشتعلت بعد كتابة هذا الفصل بستة وشهور !

فأما وهياليوم كاعب نبض قلبها بدم الشهوة وجرت في عروقها حرارة الموى ، وتفرقت عنها ملائكة الطفولة فلا شيء يعصمها مني ، وتفتحت زهرتها فامتزج عرفها الطاهره بهواء هذه الدنيا ، فلسوف يكون لي معها شأن كالذى كان لي مع غيرها من بنات حواء ، ثم اتركها وما بقي فيها إلا كالذى يبقى في الزهرة الذابلة من شدى أحرقه في مبادر الجحيم .

ورأيت أن أغurg عليها في طريقي فألهو بها وأرفة عنى ساعة بهذه الفكاهة اللطيفة ، فأريح ذهني من جد الخبائث الكبيرة والشروع المستطيرة ، وأشغل نفسي بهذه الغواية الساذجة وإن كانت لا تحتاج الى أكثر من دعابة شيطان صغير من تلاميذى المبتدئين في صنعة الفساد .

وكانت مريم بنت رجل ذي مكانة وثراء ، ظللت أضارب بعقله في المضاربات حتى خسر عقله وماله ولم يبق له من الضياع والنشب الا هذا القصر الذي يقيم فيه ، فحجرروا عليه وأقاموا له قياما يتولى تأجير جانب من القصر وينفق من أجرته في مؤنة العائلة وتربيه الصغار ، فعكف الرجل على بيته لا يريم عنه ، وهجره أصدقاؤه وتسلل حشمه واحداً بعد واحداً إلا خصياً منحوساً حفظ عهد سيده كما يقول ويئس من غير هذا المرتزق ، كما يعلم الله !! ولو علم الخبيث مرزقاً أوسع جناباً وأوطأ رحاباً لفر من بيت سيده فراره من المأسدة ! .

وكنت قد وكلت بمريم ولدي الأعور<sup>(١)</sup> فصرفته في دعوة فتى إنسى استعين به أحياناً على خلب قلوب العذارى ، وصعدت الى مريم فدخلت غرفتها وهي لا تراني وقد قامت تخطر الى المرأة ، وإنى لأعلم أننى أفتئن المرأة بكل صورة إلا صورتها فانها خلقت مفتونة بها ، وأقودها

( ١ ) الأعور من ولد إيليس الخمسة هو الموكل بالخنا والفساد في الأرض كما جاء في الإحياء .

إلى كل مكان لا مكان المرايا فانها تنقاد اليه طيبة راغبة ، وما أحسب  
حواء حين أبصرت صورة محياتها في ماء الغدير الا قد حسبت ان الله  
أجرى لها الماء لتراءى فيه لا ليروي منه العطاش ويحيا به موات  
الأرض ، وكذلك نشأ بناتها على هذا الرأي ، والحمد لله !

بيد أني اذا كنت لا أبى في نفس المرأة بذور الغرور بجمالها فقد  
أنميه وأمدتها فيه وأمهد منه سبيلاً إلى إذكاء الحسد والبغضاء والاستهانة  
بالعشق وسائل الأهواء ، وأنحطوا الذين خيل إليهم أن افتتان المرأة بجمالها  
واضعها بمنجاة من طمع مرضى القلوب ورافعها عن منازل الراغبين ،  
فتكبر في نظر نفسها وتصغر المطلعين إليها ، فإنما قولهم هذا بعض الظن  
وكل الخطأ . ومنى صد الدلال عاشقاً ؟ بل أي عاشق لا يتضاهى الدلال  
ولا يضم رغبته التمنع والمطال ؟ ؟

إن افتتان المرأة بجمالها ليبعدها عن طائفة من الطامعين لا خبرة لها  
بآهواء المرأة . فأما الذين يعلمون إلى أين يثبت غرورها فربما أدنناهم منها  
وأعانهم عليها . فهي تخدع من جانب ذلك الغرور ويسقطي بها العجب في  
وسط ميدان الشهوات فإذا هي كالقائد الذي تجعله كسوته المذهبة وأنواره  
المتألقة هدفاً للرمادة وغريضاً للرائشين .

ولو علم الآباء أي حظ لي في الجمال المفتون لما امتدحوا أنفقة بناتهم  
وملا خافوا عليهم من شيء خوفهم من هذه الأنفة ، لأنها سلاح ترفعه  
الفتاة في وجوه الأزواج فيفرون منها وتضعه تحت أقدام الفساق فيظفرون  
بها ، وإنني ليعجزني من الملاحة الوديعة ما لا يعجزني من الدمامنة  
الشنيعة ، وأنا القائل على لسان بعض الإس :  
أحب اللواتي في صباحهن غرة وفيهن عن أزواجهن طماح

مُسراًت حب مظهرات عداوة تراهن كالمرضى وهن صاحب  
وكذلك نزيغ الشعراء ، ونخدع الأمهات والآباء .

\* \* \*

فليما نهضت مريم تنظر الى المرأة قلت لقد ستحت الفرصة وقضي  
الامر .

« تبارك الله » ما هذا الجبين الساطع والوجه البارع والحسن  
الرائع !! على مثل هذا الجمال فلتقطع قلوب الرجال حسرة ، ومن مثل  
هذا الروء فلتتحرق صدور النساء غيره ، ووالله ما ها الا صورتان فازتا  
بعاني الحسن وسماته : هذا المحيي في عالم الشهادة ، وذلك المثال في  
عالم الخيال ... .

فتبسمت الفتاة وترنح عطفاها وأنشأت تجھيل في المرأة نظرات كانت  
قبل اليوم تلحظها من سواها ولا تفقه معناها ، فأخذت اليوم تتعلم كيف  
ترمي ، وتنتظر أي الرميات يوجع وأيها يدمي ، وأي السهام يخطئ وأيها  
يتصمي ، وأرسلت من بين أجنافها تلك النظرات الأنثوية التي تشبه  
المغناطيس لأنها تجذب إليها قلوباً من الحديد الصلب ، وإن كان ذلك  
الحديد ليكونن عليها في بعض الأحيان حداً كحد السيف ونصلاً كنصول  
الحراب .

ورأيتها عارية الشعر ، عاطلة النحر ، مجردة المعصم ، فقلت :  
ما كان أجمل هذا الليل لو زانته النجوم الجوهرية ، وما أنفس الخل  
الذهبية على هذه الترائب البلورية !! أو ما كان قرط الماس أجمل في هذه  
الأذن منه عالقاً في أذن جارتكم السمراء كأنه شرارة طارت من فحمة ؟

وما بال هذا النحر لا تكسوه لبة ربما فاضت على صدر قاتم فلاحت فيه  
كم يلوح وضاح البرص في الأديم الأسود ؟ وما لهذا المعصم لا يزيشه سوار  
ربما التوى على ذراع مهزول فكأنه مسرع قد التف عليه ثعبان !! وهل  
استخرج النضار الا ليلمع على هذه الصدور ؟؟ أو التقط الجوهر الا  
ليسفع في ضياء الجمال الفضاح ؟؟

وتلك رقية ما رقيت بها فتاة فقويت عليها وما دسست في صدر أنشى  
خدعة هي أسرى فيه منها . بل لقد كنت أهجس بها في قلب المرأة فتؤثر لو  
أنها تصبح بغير جيد من أن يكون لها جيد لا تطوفه الخل والعقود !

فها تلوتها على مريم حتى انكسرت كبراؤها وزال عنها ذلك البشر  
الذى كان يتفرق في أسارير وجهها . وكأنها تقول : أنى لي هذه  
النفاس وقد حرمني الله نعمتها وأباها علي الله أنى يتعنى بها ؟

قلت أولاً يغنىك أبوك عن هذا التمني !

قالت إن أبي لكالضيف في المنزل لو انه يكرم إكرام الضيف . وهذا  
القييم قد بات يقترب عليه في النفقه ويقطر عليه الدرهم بعد الدرهم فإذا ظفر  
بعلبة التبغ حسبها منه غناً كبيراً ومنه عظمى .

قلت : فخطيبك !! فأجهشت الفتاة بالبكاء وهي تقول : لقد  
كان لي خطيب يزورنا أحياناً فيتودد إلي ويلاطفني ، فلما تضعضعت حالنا  
وقد بنا الدهر هجر الرخاء منزلنا وهجره في يوم واحد . فما سمعنا عنه  
منذ ذلك اليوم الا أنه عقد خطبته بالأمس على احلى قرينتي في  
المدرسة ، ولو أنها كانت أملح مني خلقاً أو أصبح صورة لحسدتها على  
ملاحتها وصاحتها ، ولكنني لست أحسدتها الا على أب اكثراً من أبي مالا  
وأدنى إلى القبر قدماً .

قلت لا يعدم هذا الجمال عاشقاً يتقرب اليه ب حياته ، ويذل المال في  
سبيل مرضاته !

فانتفضت الفتاة ارتياعاً من كلمة العشق . وكان مبلغ علمها فيه  
أن العشق والفسق شيء واحد ، وأن البنت التي تعيش غير جديرة بأن  
تعيش ، وكانت تسمع العجائز يقلن عن بنات اليوم إنهن فطح القلوب  
تتكشف نفوسهن لعيون الرجال وهي سر من أسرار الجنس لا يجوز إفشاؤه  
وخطة مدبرة يحرم لإعلانها لغير بناته ، ويخذن على الفتيات الناشئات  
إطماعنهن الرجال في جنس النساء ثم يتذاكرن الأيام الخواли أيام كن  
يتمنعن وهن الراغبات ويحرقن قلوب أزواجهن بالبيه والصدود والتجني  
والدلال وهن بهم أكلف وعليهم أحنى وأعطف ، ثم يتوجعن لسوء حظ  
بنات اليوم ويقلن لمن حضر منهن : لقد نعمنا بزماننا فاستقبلن اليوم  
زمانكن المعكوس ! كأنما يضعن من شأن الصبا بعد أن فارقهن ويأسفن  
على حظ الصبيات من الشباب لئلا يأسفن على ما فاتهن منه . أو كأنما  
يمحسن الفتيات ضرائرهن في هذا العاشق المتقلب فينتقمن لأنفسهن  
ويبخسن ما يوليه أولئك الفتيات من تحفه ولطائفه .

وشوه وجه العشق في عينيها ما كانت تقرأ وتسمع في المدرسة من  
وصف الفضائل وصفاً كوصف الأكمه لنجموم النساء ، وتعريف العفة  
تعريفاً ينافق كل صلة بين الرجل والمرأة غير تلك الصلة التي يسجلها  
الشيخ المأذون في دفتره ، ولعمري إنها لفضائل هوائية لا تعيش إلا بمعزل  
عن الرذائل ولا تجالد الشهوات في ميدان واحد ، وإنما لجنود تتنبع عن  
عاداتها في حصن بعيد فلا تثبت أن تقتتحمه العداوة عليها مرة حتى تستأسر  
لها أو تقلد سلاحها وتحارب به في صفتها ، وليس الثقة بهذه الفضائل الا

كثافة هاروت وماروت بمنفسيهما في السماء . فلما هبطا الى الأرض سكرا  
وفسقا وقتلا في لحظة واحدة !

يضع حمقى الإنس فضائلهم هذه عشرات في طريقي فأتناولها  
وأجعلها معالم يهتدي بها الناهجون فيها . ولا شيء يهون على إغواء الفتاة  
الشرقية غير عفة هي بصدور الكتب أجمل منها بصدر الفتاة .

ليس لإغواء الفتاة الشرقية عندي إلا طعمة واحدة ، فأما فتاة  
الغرب فإني أنصب لها أحبلة بعد أحبلة حتى تقع في يدي ، وتصبح  
فريسة لي .

إذا انتقلت بالشرقية من الصيانة الى العشق أبصرت نفسها قد  
انتقلت الى حال ينكرها أهلها وذووها ويستهجنها الناس من حولها ،  
وعلمت أن ما هي فيه رجس لا يرضاه أحد غيرها فخلعت العذر  
وأرسلت نفسها في التيار ، فذهبت الى الغاية من التبذل والاستهتر .

فأما أختها الغربية فلا يأس بها من العشق ولا إنكار عليها فيه .  
فإذا أحببت لم ينته منها أرببي ولم أزل أنتقل بها في أدوار شتى واتدرج بها  
من السائع الى المحظور ومن الطيب الى الخبيث حتى يفضي بها الأمر الى  
الفساد .

وكذلك أستفيد من غلو الشرقيين في فضائلهم ما لا أستفيده من  
تفريط سواهم . فكلما ضيقوا دائرة الفضيلة اتسعت دائرة الرذيلة ،  
وكلما حصر واحدود الحسنات انفرجت حدود السيئات .

\*\*\*

وأنست من مريم استعصاء وثاقلاً . فأخذت بيدها الى نافلة تطل

على حديقة قصر في جوارهم تسكنه أسرة لها فتاة من لداتها قد سبحت في الغواية سبحاً وتقلبت في المقايد رحراً ، وجرت في العشق على مذهب أولئك الذين يخجلون من أن تراهم اليوم مع عاشق الأمس ، ويحسبون أن الدوام على عاشق واحد كالدوام على لباس واحد . هذا ينم عن فقر إلى المال ، وذاك يبين عن فقر إلى الجمال .

وكانت يوم ذاك في هوئي فتى هو ثالث عشاقها ، فكان مختلف إليها في الحديقة وتعلم منها ما شأنها ما تعلم ولكنها تبادلها غض النظر . ولعلها لا تكره زيارة الفتى لأن عين ابنة الثلاثين قد ترى كما ترى عين ابنة الخمس والعشر !!

وكان مجلسهما في الحديقة عند سرحة فرعاء يقضيان تحتها ساعة أو ساعات لا مقدار لها في تقويم العاشقين ، لأن إله الحب وربات الزمن لا يتلاقون في مكان واحد ، فإذا شغل الحب موضعًا فر منه الزمن ، وإذا خلا موضع من الحب تقطي فيه الوقت وتطاولت الساعات .

وجلسا في تلك اللحظة وقد تعاقدا بالأيدي وتجاذبا بالنظر . فكأنهما يعالحان التنويم المغناطيسي أو كأن كلاً منها قد جمع روحه في عينيه لتتعرف من وجه صاحبه روحًا لقيتها في عالم الذر ، فيطول أمد النظرة لطول العهد ، ثم تختم بقبلة لا يدریان أهي راحة الذاكرة من هذا الإيمان والاستقصاء أم هي بين الروحين تصافح المعرفة والبقاء .

فلما رأتهما مريم على هذه الحال تضرمت في نفسها شعلة الصبا ، وسرت في عروقها حمياً الهوى ، فقالت ليت لي عاشقاً !!

قلت أَوْ تعشقين ؟؟

قالت ولم لا ؟ بل إنني لعاشرة الساعة . وكأنني أجد نفسي بين يدي فتى أجلس منه مجلس هذه الفتاة من ذلك الفتى ، وأننا نتلاحظ كما يتلاحظان ، ونتعانق كما يتعانقان ، ونقطف من زهر المنى في روض الهوى مثلما يقطفان .

قلت فاذهبي الى عين شمس ... فهناك تجدين عياناً ما تتواهمين خيالاً . واستقبلي عصارى اليوم في وادي الضياء والغرام حبيبك المأمول ونعميك المعسول .

\*\*\*

وجاء الأعور بالفتى الإنسي فأرصله في منعطفات عين شمس بحيث أمرته ، فوقف يتشاغل بالصغير ويغازل الغاديات والرائحات .

أما هذا الفتى فهو من طمست على بصائرهم وأضللتهم البابهم ، وطُوّحت بهم في الفساد إلى حيث لا يبلغ صوت الضمير ونداء الوجدان . فأصبح فاتر النفس ، بارد القلب ، لا يخفى إلى غير المخازي ، ولا يرتاح إلى حديث في غير الشراب والنساء ، ولا يرى إلا أن العالم حان أو ماخور .

وذهبت مريم إلى أمها فاستأذنتها في الخروج أصليل ذلك اليوم ، وكان أمها خافت عليها مغبة ما بها من الكمد وشفقت أن تتلاشى نفسها غمماً من غدر خطيبها وانصرافه عنها إلى صاحبتها ، فكرهت أن تجمع عليها بين ضيق الصدر وضيق الأسر ، فأذنت لها ونادت بالخصي جوهر ليصحبها إلى حيث تشاء .

\*\*\*

ولم يبق إلا ريم من النهار فتوردت الشمس وتركت مريم بأحسن

زينتها وبرزت تهادى في الطريق كأنها طاقة الزهر ترك بعدها عبقاً في  
حيثها صافحت الهواء .

وطفقت كلما نقلت قدمأً سمعت كلمة إطراء وغزل ، وكلما  
أرسلت نظرة تعثرت في نظرات المقل ، وهي ترى ذلك وتسمعه ولا تعييه  
نظراً ولا توليه مسمعاً ، حائرة الطرف في دنياها الجديدة مشردة النفس بين  
الخجل والغرابة . حتى رمقت الفتى على قرب فرأت قواماً قوياً ومشية  
رشيقه ووجهاً تشرق فيه بشاشة الصبا وفيماً تبتسم فيه الملاحة وعينين  
الآقين كأنما تصاحكان الضياء ، فأحسست كأن طائراً نضّ جناحيه بين  
جوانحها ، ومشت قبالتها وهي تنجدب إلى ناحيتها على غير عمد ،  
وعلمت أنها ستسمع من ذلك الفم الجميل ما قد سمعت من أولئك  
الثراثرة المتعشقين . فخفق قلبها وتوهج خدّها . وإذا هي على قيد باع  
منه تسمع صوتاً رخياً ولكنها لا تتبين ما يقول .

وحاولت أن تنحرف عنه فخانتها قدماتها . ثم همت أن تنظر اليه  
فلم تطعها عيناها . ورأى الفتى ترددتها ووجومها فأقبل عليها بكياسة  
الأمراء وقال لها بلباقة الخطباء : ألسْتَ أَنَا أُولَى بِمَصَاحِبَةِ هَذَا الْمَلْكِ  
السَّمَاوِيِّ مِنْ ذَلِكَ الْعَبْدِ الْأَدْلَمِ؟؟ وأشار إلى الخصي جوهر - وكان على  
بعد يحادث بعض أصحابه - فضحكـت . وأدارت عينيها إليه ولكنها لم  
تلبث أن ادارتها عنه . وما كان فتاي ليجهل أن إعراض الخجل والدلال  
إنما هو عين الأقبال ؟ وأن انشاء الروعة إنما هو هزيمة في هذا المجال ،  
فأسرع إليها بجرأة أفادته إياها ممارسة هذه المواقف وأمسك يدها وهي  
ترتجف بين يديه ، فأذهلتها هذه المفاجأة ولبثت هنيئة يخيل إليها أنها  
تنأهب للحركة ولا تتحرك وأنها تنبس بالكلام ولا تتكلـم . كأن القلب

الذي يوحى اليها الكلام والاعتزام قد طار منها في ملوكوت الحب والهياق .  
فلم يبق منها الا بصر شاخص كما ينظر الصبي في اثر العصفور أفلت من  
يده ، وإلا بدن مستسلم كأنه بين راحتى الكرى .

وأدركهما جوهر وهما على هذه الحالة . فأرسل الفتى يدها وآفاقت  
هي الى نفسها وهي تقول : وافضيحتاه ! هذا جوهر آغا !!

وسمعاه يحرنجم ويقطمطم بما لا يفهمانه ، وكأن كلماته من اللكتة  
والعجمة أصوات بغير حروف . ثم قال : « عيب يا بك ! لا يليق بك  
أن تتهجم على الحرائر في قارعة الطريق ! إن هذه ليست من أولئك  
اللائي تعرفهن !! ... » :

فاستقبله الفتى بأسماً وقال بما يعهد في هؤلاء الفتىان من الطرف  
وتزويق الكلام : « ساحنك الله يا أبي جوهر فقد بالغت في إساءة الظن  
بنا ! ولسنا نحن كما ظنت من السوقه الهميل ، ولكننا ابناء قوم كرام  
والحمد لله . وأنت تعلم أن الآنسة أبعد من أن تكون مظنة ريبة وهي  
رببيتك وفتاتك ! والله ما كنت لأتصدى لحادثتها لو لا أنها زميلة اختي  
في المدرسة ، وأنها كانت تزورها في منزلنا فعرفتها وعرفتني هناك » وامتد  
بينهما الاستسماح والاعتذار هنئها ثم دس في يده ديناراً طال عهد الخصي  
بأمثاله فطار له لبه وقال : وإلى أين تذهبان الساعة ؟؟

قال : نتمشى قليلاً حول هذه الحدائق ثم نعود . قال اذن أدع  
الآنسة في صيانتك ريشاً أذهب الى هذه القهوة ثم الحق بكم بعد ذلك .  
قال مع السلامة !

\*\*\*

وكذلك تصنع الدنانير والدرارهم ... فإنها - بارك الله لي فيها -

قد سكها الناس ليجعلوها ثمناً للعرض والخطام فما زلت بهم حتى  
تركتهم يشترون بها المحسن والموهاب والأعراض والمذاهب . بل حتى  
لقد جعلتها في أيدي بعض الناس ثمناً للفردوس وبراءة من النار .

فلا شعر الزنجي بالدينار في كفه رأيته كأنما قد انعكس بريقه على  
وجهه واعتدل ما التوى من خراطيمه . ثم تذكر موائد القمار وقد دعها  
منذ سنين ، فحن إليها وذهب يمتع نفسه باللعبة والحديث ، وهما حظ  
الخصيان من الدنيا ولذتهم فيها ، بعد الطعام والشراب .

أما أنا فقد استدرجت الفتى والفتاة إلى حيث اختليا في بعض تلك  
الأماكن المنزوية عن الأنظار . . . ثم مضيت في سبيلي .

\* \* \*

عادت مريم وهي لا تطيق الصبر يوماً عن عين شمس . ولذلت  
رنات الذهب والفضة للشخصي فأصبح يستيقظ تلك النغمة كل أصيل ،  
وتتأخر آنساته عن الموعد قليلاً فيصعد إليها مستعجلًا . حتى خامر الشك  
قلب الأم . . . فأبانت عليها الخروج يوماً ومانعتها يوماً ثانياً وأغلظت لها  
يوماً ثالثاً . فأطاعت على كره وانتظرت في اليوم الرابع على مضض ، وألظلّ  
بها القلق في اليوم الخامس فبقيت تتلهف حيرة وشوقاً ، إلى أن حان موعد  
العصر فعزمت على موافاة عاشقها - سمحت أمها أم لم تسمح - وإنها  
لتنهياً للخروج إذ قابلتها أمها فاستغربت منها هذه الجرأة . وقالت ، إلى  
أين يا مريم ؟؟ .

قالت : إلى عين شمس !!

قالت : ألسنت تعلمين أنني أخاف عليك من هذه المدينة  
المشؤومة ؟؟

قالت : أما أنا فأعلم أنه لا حرف على منها ..

قالت : حسناً ، ولكنني لا أريد أن تذهب إلى إليها .

قالت : ولكنني أنا أريد ذلك .. أنت حرة فيها أريد ؟؟

\* \* \*

هذه هي الكلمة الجديدة التي تعلمتها الفتاة ! الحرية ؟ لقد كانت تعرفها من قبل ولكنها كلمة لم تكن لتهدي في قاموس الطفولة معنى عقوق الأم الرؤوم ، وإيذان ذلك الحنان الظهور .

أنت حرة فيها أريد ... ؟ نعم أيتها الفتاة أنت حرة فيها تريدين ... ! وكل فتاة حرة أيضاً ... هكذا قال فلاسفة الحرية ، أكثر الله من أمثالهم .

إن حرية النساء مبدأ صحيح قويم ، بيد أن الهيئة الاجتماعية لا تخلو من منعرجات ومنعطفات لا تنطبق عليها المبادئ القومية إلا إذا التوت عندها بعض الالتواء ، فهل من شأن الشريعة أن تحد مواضع هذا الالتواء ؟ لا ! إن الشرائع العامة لا تضع إلا القواعد العامة ، وإنما ذلك عمل الهيئة والأسرة ، وما دامت هذه الأزمة في الهيئة الاجتماعية فالمبادئ القومية لا تخترقها كلها . فلا زال الحكماء يرسمون هذه المبادئ لإصلاح الناس فتتخذها نحن ذريعة إلى إفسادهم في بعض الأحيان ...



## المرأة الشرقية<sup>(١)</sup>

١ - ماذا يحسن أن تستبقي من أخلاقها التقليدية .

٢ - ماذا يحسن أن تقتبس من شقيقتها الغربية .

( ١ ) من الصعب أن نعرف على وجه التحقيق ما هي « الأخلاق » أو الصفات التي اختصت بها المرأة الشرقية دون سائر النساء في العالم ، فإن كثيراً من الأخلاق التي تنسب إليها ويُظن أنها خاصة بها ومقصورة عليها قد وجدت من قبل وتوجد الآن في بعض النساء الأوربيات عند تشابه الأسباب ، وهي في الغالب الجهل والاستبداد . غير أنها لا يسعنا إلا أن نعتقد من وجة عامة أن هناك اختلافاً بين الشرقيات والغربيات مردّه فيما نرى إلى فرق واحد : هو أن المرأة الشرقية أحسن بطبعها الأنوثة من صاحبتها الغربية ، فهي أوفر منها حظاً من عنصر النسوية أو أن المرأة الصميمية فيها أكثر من المرأة الصحيحة في تلك ، وهي على الجملة أرأم لأبنائهما وألف لزوجها وأسكن إلى المعيشة البيتية من صاحبتها الغربية . وهذه هي الخصلة التي نود أن تستبقيها المرأة الشرقية في أساسها لا في تفاصيلها فتظل كما كانت في كل عصر ملكة البيت الحاكمة المحكومة يسكن إليها الرجل من متاعب الحياة ولا يزال عندها -

( ١ ) كانت مجلة الملال قد وجهت ملين المسؤولين إلى جامعة من الكتاب والأدباء فكتب صاحب المراجعات إليها بلهرين الجوابين .

صغيراً كان أو كبيراً - طفلاً لاعباً يأوي منها إلى صدر الأمومة الرفيق وأحضانها الناعمة رضيعاً ويافعاً وفتى وكهلاً إلى أن يشيخ ويغشى . ويستدعي ذلك أن تعيش هي في ظله وتعتمد في شؤون العالم الخارجية عليه وتدع له كسب رزقها وتدبير حاجاتها وتنظر إليه من ناحيتها أيضاً نظرة الابن إلى أبيه لا نظرة المنافس المزاحم إلى من يناجزه في ميدان واحد . ولسنا نعني بما نقول إن تكون المعيشة البيتية واجباً مفروضاً على المرأة كما يفرض السجن على السجين ولكننا نعني أن تكون هذه المعيشة حقاً من حقوقها المفروضة على المجتمع ، لأن عملها في البيت - وهو إعداد الجيل القادم - أكبر وأجل من أن تجتمع بينه وبين السعي في طلب الرزق والاحتياط على شؤون المعاش . فهي تعول المجتمع القادم وتسهر عليه فمن حقها على المجتمع الحاضر أن يعوها ويسهر عليها ، والأكاديميات والباحثات والعلماء على التقسيم الطبيعية الذي عرفه الشرقيون بالبداهة من قديم العصور . ولا بد للمرأة من أن تبني كل سيرتها في الحياة على الإيمان بهذه الحقيقة التي لا سبيل إلى نكرانها بصفة جدية : وهل أن الرجل أقوى من المرأة على نضال الحياة مما يدل على أنه قد خلق له ، وأنها قد خلقت لتعتمد عليه في هذا الأمر لا لترابه فتقهر وتنهزم لا محالة . ولا يعني عن القائلين بغير هذا الرأي قوله ان المرأة اما تختلف عن الرجل في مضمار الحياة العمومية لأنه تغلب عليها في عصور الظلم والجهل فإن تغلبها عليها دليل في ذاته على أنه أقوى منها جسداً وعقلاً والا لما استطاع التغلب عليها بالقوة الجسدية وحدها كما لم يستطع الحيوان أن يتغلب على الإنسان بتفوته عليه في القوة الجسدية دون العقلية .

\* \* \*

( ٢ ) أما ما يحسن أن تقتبسه المرأة الشرقية من المرأة الغربية فهو الأخلاق او الصفات التي تعينها على تدبير المنزل وتربيه الأبناء وآداب المجالس وحرية اختيار الزوج . فيجب ان تمارس الألعاب الرياضية لتقوى جسداً وتصح مزاجاً ، وأن تتعلم الضروري من أصول الاقتصاد وتقويم الصحة وطرائف الآداب ، وأن تحدق فناً أو أكثر من الفنون الجميلة ولا سيما الموسيقى ، ولا بأس بالرقص في محفل الأسر ولكن على طريقة تناسب عادات المشاركة ، تقتبس من الرقصات الشرقية القديمة والحديثة التي لا تخال بالصيانة والحياة .

ونبه بوجه خاص الى آداب المجالس لأننا نعزوه كثيراً من العيوب التي ترين على المجتمع المصري الى احتجاب الجنس اللطيف عن مجالس الرجال وأنديتهم ، واحسب لو أن الشبان عندنا تعودوا ان يتحدثوا الى النساء المهدبات وأن يتحدثن النساء اليهم لعنوا بشفيف عقوفهم وأخلاقهم والاطلاع على ما يجمل التحدث به على مسمع من الأوانس والسيدات ولنذهبوا نفوسهم وأسلتهم عن اللغو والإجر الذي يقضون به ساعات سمرهم ، ولا تأخذت المنافسة على المرأة سبلاً أكرم وألبق واجدى من سبيلها المعهود .

أما حرية اختيار الزوج فحق للمرأة إن شاءت تولته بنفسها وإن شاءت تركته لأوليائها . على أنني لا أغالي بهذا الحق مغalaة الذين يحسبونه أنس السعادة كلها في الزواج .

وبعد ، فإنني احب ان تحفظ المرأة الشرقية « بأنوثتها » وألا تقتبس من المدينة الغربية الا ما كان سلحاً لهذه الانوثة في أداء وظيفتها وصون حقوقها .



## الإصلاح الأدبي

كل إصلاح في شأن من شؤون الأمم لا يتناول تصحيح مقاييس  
الحياة فيها هو عبث فارغ لا يستحق عناءه - وفي مقدمة ذلك إصلاح  
الأداب والفنون .

ويجب أن يكون مفهوماً بالبداية ان إصلاح الأداب شيء غير تقييم  
صيغ الألفاظ أو تحوير أوزان الشعر أو تعديل النحو والصرف فاغدا هو في  
الحقيقة لا يقل عن تصحيح حياة الأمة ومن ثم تصحيح التعبير عن تلك  
الحياة . فهو بمثابة خلق جديد للأمم وهو من صناعة الآلة لا من صناعة  
الخلائق المالكين .

وأصدق ما تُمتحن به مقاييس الحياة في الأمم أن تُعرف الفضائل  
التي يزدرون بها مقادير الرجال : ماذا يتغرون منهم وفي آية هيبة يحبون ان  
ينظروا اليهم ؟ أيطلبون منهم حياة تكفيها حدود من الطعام والشراب  
والثياب المزركشة والأسماء الطنانة ويوم واحد من الزمن يفتّأ يتكرر على  
وتيرة واحدة ويعاد كما بدء الى أن يطويه الموت في ظلماته ؟ أم يتغرون  
منهم حياة لها حدود ضاربة في أوائل الآزال وأواخر الآباد تحتاج الى سماء  
عالية وأماد غير متناهية وفضاء متربع بالنور والجمال وأكونان مفعمة بالقوى  
والأسرار وآلة تعمل في الجهر والخفاء ولحظات سرمدية تمر كل لحظة منها

باستكشاف جديد من الحياة وفن طريف من فنون الوجود ؟ فإن كانت الأولى فانقض يديك منهم ولا تحدثهم عن علينهم فلنهم يمشون الى أسفل ولا عن الجمال فإنه غير جميل لديهم ولا عن معاني الحياة فإن حياتهم معنى واحد لا يفهمونه ولا يستحق ان يفهمه أحد .

وإن كانت الثانية فلا تأس عليهم ولا تهولنك العقبات التي في طريقهم فإنهم على بصيرة من أمرهم وإنهم لمهديون الى الآداب العالية والفنون الرفيعة وإن صرفتهم عنها بعض الدواعي الى حين .

يعثر الباحث الأثري على جثة هامدة في لفائف شاحبة حوالها كسر من الفخار بينها قطع من الورق فلا يلبث أن ينشيء في خياله عالماً حافلاً من تلك الآثار ودنيا حية من تلك البقايا الميتة : يجمع من تلك الكسر آنية صحيحة ، ويوضع تلك الآية في البيوت التي تلائمها ، ويعمر تلك البيوت بظاهر الحضارة التي تدل عليها الجثة المحفوظة والأكفان البالية والأوراق المتهافة والعماره المتخلية ، فإذا هو قد أسبغ من خياله عالماً رحيباً جليلاً على هيكل ضعيف ضئيل .

فالآن هب أن باحثاً أثرياً عشر بعد ألف عام على ديوان من دواوين الشعراء الذين ينتعون بيتنا اليوم بالعظمة والخلود وأراد أن يستدل منه على الحياة التي كانوا يحيونها والعالم الذي كانوا يعيشون فيه فـأي عالم يكون هذا العالم الذي يتخيله الباحث الأثري على هذا القياس ؟

أتريد الجواب بصرامة وإيجاز ؟ إنه ولا شك عالم مطموس لا يختلف عن عالم « الحمير » مضروباً في عشرة او في عشرين بل مقسوماً في بعض الصفات والأبعاد على عشرة أو عشرين ! ... عالم العلف والمذود والقيد وللجم والأتان ! ... عالم لا يتطلب من النازلين فيه احساساً

أكبر من احساس الدواب السائمة في الفلاة ولا يشعر المتفقد لآثاره انه كانت له سباء أو كانت له آزال وأباد أو كانت فيه أرواح وأسرار او كانت فيه أفراح وأهوال أو كان له إله قدير . . . ولو كلفني خلق هذا العالم المطموس - لو كلفني أنا الإنسان الحائن تعب خمس دقائق لما رأيته جديراً بهذا التعب القليل في حياتنا المزدحمة بالمتاعب والأشغال .

وأنت يا مصلح الآداب ، يا من ت يريد من الناس ان ينظموا الحياة شعراً من لحن النساء وفنّاً من الخلق والإنشاء وصوراً إلهية من حقائق الأشياء ما عملك أنت بين هذه المخلوقات التي تتاجن الأقدار بخلقها وتتكلفك أنت ثمن مجونها ودعابتها ؟ عملك ان تنقلها من عالمها المقبور الذي هي فيه الى العالم الحي الفائض بالمعاني التي فكر فيها أفلاطون وعبدتها الغزالي وشعر بها شكسبير وغنها فاجنر وطلع اليها نيشه وصورها ليوناردو واستنشق هواءها ألف الملائين من هم أقل حظاً من هؤلاء في العبرية والابتكار ولكنهم لخواهم في وطن المعرفة والإدراك ، فأين أنت يا صاح من هذا العمل وماذا لديك من العدة ؟ أمل إله ويد إنسان وصبر تتعلقى به الحوادث هو صبر مخلوق من أبناء الفناء .

لقد عالجت هذا العمل المويق سين طوالاً ووهبته حياتي فخسرتها وما استفاد هو منها شيئاً ! . وكاد أن يتسرّب إلى اليأس وورد على خاطري مرات أن هذا الشرق العربي أو المستعرب ما كان قط في عصر من عصوره الماضية خيراً مما نراه الآن ، وزعمت أن الأنبياء والروحانين ما ظهروا فيه إلا كما يظهر الأطباء حيث ينتشر الوباء ، فلا قداسة ولا روحانية ولا شعور وانما هو فقر في الروح عالجته الطبيعة بدواء النبوة ، وقد ذهب الأنبياء وبقي النداء بعدهم كما كان ، وسيبقى هكذا إلى آخر الزمان . ولكننا لا نزال نعمل .

وأخشى أن يكون عمل اليأس لا عمل الرجاء . إن الزاد ليثقل  
ظهرنا في الصحراء المجدبة ولستنا نأمل ان نعيش فيها حتى نأكله فنطروحه  
عن ظهرنا مرغمين ، ثم نقول : لعل غمامه تعبر به في هذه المفازة  
فتكون منه واحة وتكون من الواحة حياة ! ولكن ترى هل تعبر الغمامه ؟  
أو تعصف السموم بالبذور قبل أن تدركها رحمة السماء !





الفهرس

مطالعات في الكتب وأحياناً  
مراجعةات في الآداب والفنون



## مُطالعات في الكتب وأحياناً

| الموضوع                                       | الصفحة |
|-----------------------------------------------|--------|
| مقدمة في فكرة الكتاب أو الفكرة الفنية         | ١١     |
| الأدب كما يفهمه الجيل - ١                     | ١٥     |
| الأدب كما يفهمه الجيل - ٢                     | ٢١     |
| عرض الصور                                     | ٢٩     |
| ماكس نوردو                                    | ٣٩     |
| ماكس نوردو - ٢                                | ٥١     |
| ماكس نوردو - ٣                                | ٦٣     |
| القرائح الرياضية والتمدن                      | ٧٧     |
| الحرية والفنون الجميلة - نظرة في معرض التصوير | ٨٥     |
| فرح أنطون                                     | ٩٣     |
| عقورية الحال - وصف فتاة                       | ١٠١    |
| نظرات في الحياة - على ذكر رسالة الغفران       | ١٠٥    |
| التشاؤم وأدوار العمر                          | ١١١    |
| الخيال في رسالة الغفران                       | ١١٧    |
| ملكة السخر عند الموري                         | ١٢٣    |

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| ١٣١ | السخر في رسالة الغفران              |
| ١٣٩ | حول رأي المعرى في المرأة            |
| ١٤٩ | المرأة والرجل في الحياة العامة      |
| ١٥٧ | صفات المرأة                         |
| ١٦٩ | هل تنبأ المتنبي                     |
| ١٧٧ | ولع المتنبي بالتصغير                |
| ١٨٧ | شهرة المتنبي                        |
| ١٩٧ | شهرة المتنبي - حد الشاعر العظيم     |
| ٢٠٣ | فلسفة المتنبي                       |
| ٢١٩ | فلسفة المتنبي وفلسفة نيتشه          |
| ٢٣١ | فلسفة المتنبي - بين نيتشه ودارون    |
| ٢٤٣ | فن المتنبي                          |
| ٢٥١ | غرايات الغرب                        |
| ٢٥٩ | بين الله والطبيعة                   |
| ٢٦٩ | على معبد إيزيس                      |
| ٢٧٧ | توت عنخ آمون ينتقم                  |
| ٢٨٧ | في معرض الصور                       |
| ٢٩١ | الصحائف                             |
| ٣١١ | القديم والجديد                      |
| ٣١٩ | أناتول فرانس                        |
| ٣٢٩ | umanwiel كانت - ١ - ترجمة حياته     |
| ٣٣٧ | umanwiel كانت - ٢ - عمله في الفلسفة |
| ٣٤٥ | فلسفة الجمال والحب                  |

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ٣٥١ | الألم واللذة                            |
| ٣٥٧ | التمثيل في مصر                          |
| ٣٦٣ | مدينة فاضلة أو مستشفى مجاذيب؟           |
| ٣٦٩ | توت عنخ آمون ورحلة الصحراء              |
| ٣٧٣ | دواء لنفوس الشبان                       |
| ٣٧٩ | خواطر عن الطبع والتقليد في الشعر العصري |
| ٣٩٩ | الشعر ومزاياه                           |
| ٤١١ | الراحة                                  |
| ٤١٥ | علم الاحترام                            |
| ٤١٩ | التبرعات المجهولة                       |



## مُراجَعاتٌ فِي الْآدَبِ وَالْفُنُونِ

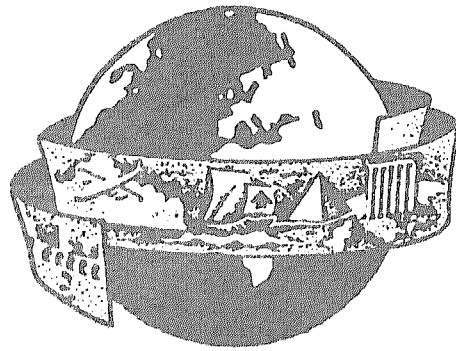
| الصفحة | الموضوع                                           |
|--------|---------------------------------------------------|
| ٤٢٥    | كلمة في اسم الكتاب                                |
| ٤٢٩    | بين السياسة والأدب                                |
| ٤٣٧    | الصيام بين إنكار الذات وتقريرها                   |
| ٤٤٠    | الزهر والحب                                       |
| ٤٥٥    | الأشكال والمعاني                                  |
| ٤٦٥    | معنى الجمال في الحياة والفن                       |
| ٤٧٣    | رأي شوبنهاور في معنى الجمال في الفن والحياة       |
| ٤٨١    | أصل الجمال في نظر العلم                           |
| ٤٨٩    | في الأساليب                                       |
| ٤٩٧    | في الأساليب - ٢ - الأسلوب الأفرينجي               |
| ٥٠٥    | علم الأخلاق - تأليف أرسسطو                        |
| ٥١٣    | بشار - شخصيته                                     |
| ٥٢٥    | بشار - ٢ - غزله                                   |
| ٥٣٥    | - ٣ - بشار والهجاء                                |
| ٥٤٧    | مثل من التصوير في شعر ابن الرومي - علاقته بطبيعته |

|     |                              |
|-----|------------------------------|
| ٥٥٧ | أدب المنفلوطي                |
| ٥٦٣ | المنفلوطي والنفس الإنسانية   |
| ٥٦٩ | سيد درويش                    |
| ٥٧٩ | خواطر في الأخلاق             |
| ٥٨٧ | الاعتراف بالعيوب             |
| ٥٩٥ | عند الصحراء أخيلة وأشباه     |
| ٦٠١ | بائع القلوب                  |
| ٦١١ | صورة السعادة                 |
| ٦١٧ | المعرفة                      |
| ٦٢٣ | أثر المحدث في التأليف العربي |
| ٦٣١ | مذكريات ابليس                |
| ٦٤٥ | المرأة الشرقية               |
| ٦٤٩ | الاصلاح الأدبي               |







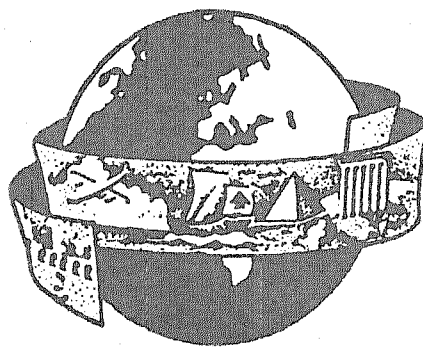


# كتاب المطربي

## طباعة - نشر - توزيع

٣٣ شارع قصر النيل - القاهرة ج.م.ع  
ت: ٣٩٢٤٣٠١ / ٣٩٢٦٨ - فاكس: ٣٩٢٤٦٥٧ (٢٠٢)  
ص: ١٥٦ - الرمز البريدي: ١١٥١١ - برقميا: كتامصر

TELEX No: 23081 - 23381 - 22181 - ATT: MR. HASSAN EL-ZEIN  
FAX: (202) 3924657 CAIRO - EGYPT



# كتاب اللبناني

طباعة - نشر - توزيع

شارع مسدة ام كورنيش - بحثاه فندق بريستول  
ت: ٨٦١٥٦٣ / ٨٦٠٧٩٢ - فاكسミلي: ٣٥١٤٣٣ (٩٦١١)  
ص: ١٣٥٣٥٢ / ١١٥٣٣ - برقية: داكيبان - بيروت - لبنان

TELEX No: DKL 23715 LE - ATT: MISS MAY. H. EL - ZEIN

FAX (9611) 351433 BEIRUT - LEBANON

**The Complete Works of  
ĀBBAS MAHMOUD AL - ĀAKĀD**

**Volume XXV**

**DAR  
AL-KITAB  
ALLUBNANI**